

# ایمان اور اس کے شہرات

سورہ التغابن کی روشنی میں

ڈاکٹر اسرار احمد



تذکرہ ماسلامی



|                                           |                       |       |       |
|-------------------------------------------|-----------------------|-------|-------|
| "ایمان اور اس کے ثمرات"                   | نام کتاب              | ..... | ..... |
| 1000 ..                                   | طبع اول (جنوری 2006ء) | ..... | ..... |
| 1000 ..                                   | طبع دوم (جون 2007ء)   | ..... | ..... |
| 2000 ..                                   | طبع سوم (نومبر 2007ء) | ..... | ..... |
| شعبہ دعوت تبلیغ اسلامی                    | ناشر                  | ..... | ..... |
| 67۔ اسے علام اقبال رہب، گرگی شاہبو، لاہور | متام اشاعت            | ..... | ..... |
| نون: 6366638-6316638                      | مطبع                  | ..... | ..... |
| جی۔ ڈی۔ ایس پر نیز                        |                       |       |       |
| 19-A، ایسپ روڈ، لاہور۔                    |                       |       |       |



# ایمان اور اس کے ثمرات و مضرات

## سورۃ التغابن کی روشنی میں

سورت کے مضامین کا اجمالی تجزیہ

میرے مطابع اور غور و فکر کی حد تک قرآن مجید کی پھوٹی سورتوں میں ایمان کے موضوع پر جامع ترین سورت سورۃ التغابن ہے۔ یہاں اس بات کو دوبارہ ذہن میں مستخر کر لیجئے کہ ان مباحثت میں ایمان سے مراد قانونی اور فقہی ایمان نہیں ہے جس کی بناء پر ہم اس دنیا میں ایک دوسرے کو مسلمان سمجھتے ہیں، بلکہ ایمانِ حقیقی ہے جو قلبی یقین سے عبارت ہے اور جیسے کہ ہم سورۃ النور کی آیات نور میں دیکھے چکے ہیں، وہ ایمان ایک نور ہے جس سے انسان کا باطن روشن اور منور ہو جاتا ہے اور جس کا اصل محل و مقام قلب ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مصحف میں سورۃ التغابن سے متلاً قبل سورۃ النافعون واقع ہے اور منافقین کے بارے میں یہ بات سب جانتے ہیں کہ وہ بھی قانوناً مسلمان شمار ہوتے تھے اور دنیا میں ان کے ساتھ بالکل مسلمانوں کا ساسلوک بوتا تھا، اگرچہ وہ ایمانِ حقیقی سے محروم

ہوتے تھے۔ گویا حقیقت کافر تھے۔ اس طرح قرآن مجید میں سورۃ النافعون کے فوراً بعد سورۃ النغابن کو لا کر گویا تصویر کے دونوں رخوں کو سمجھا کر دیا گیا، یا یوس کہ لمحے کے "شَعْرَفُ الْأَشْبَاءِ بِأَضْدَادِهَا" کے اصول کے مطابق "کفرِ حقیقت" کے بالقابل "ایمانِ حقیقی" کا آئینہ رکھ دیا گیا۔

جیسے کہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے سورۃ النغابن کی انحصارہ آیات ہیں جو دور کو عنوان میں منقسم ہیں۔ یہ بڑی پیاری اور دلکش تقسیم ہے۔ پہلے روکوئی دس آیات میں سے پہلے سات آیات میں ایمانیاتِ ملاعنة کا ذکر ہے۔ یعنی ایمان بالله اور صفاتِ باری تعالیٰ "ایمان بالرسالت اور ایمان بالآخرہ یا ایمان بالعاد۔ پھر اگلی تین آیات میں ایمان کی نمائت پر زور دھوت ہے کہ یہ واقعی حقائق ہیں، ان کو قبول کرو، ان کو تسلیم کرو، انہیں حرزِ جاں بناو، اور ان پر حقیقیں سے اپنے باطن کو منور کرو۔

دوسرے روکوئی کل آنھے آیات ہیں۔ ان میں بھی یہی تقسیم ہے کہ پہلی پانچ آیات میں ایمان کے ثمرات اور ایمان کے نتیجے میں انسان کے فکر و نظر اور اس کی شخصیت میں جو تبدیلیاں رونما ہوئی چاہئیں، ان کا بیان ہے۔ یعنی (۱) تسلیم و رضا (۲) اطاعت و اعتماد (۳) توکل و اعتماد (۴) علاقت و نیوی کی فطری محبت کے پردے میں انسان کے دین و ایمان اور آخرت و عاقبت کے لئے جو بالقوہ خطرہ مضر ہے، اس سے متبرے اور جو کس و جو کنارہ تھا اور (۵) ماں اور اولاد کی فتنہ انجیزی سے ہوشیار و باخبر رہتا۔ اور آخری تین آیات میں ایمان کے ان تقاضوں کو پورا کرنے کی نمائت زور دار اور موثر تر غیب و تشویق ہے، اور ان میں تقویٰ، سمع و طاعت اور اتفاق فی سبیل اللہ کی اہمیت پر بست زور دیا گیا ہے۔ اس طرح یہ سورۃ مبارکہ واضح طور پر چار حصوں میں منقسم ہے۔

### ابتدائی چار آیات:

**اللَّهُ تَعَالَى كَيْ تُوحِيدُ أَوْ صَفَاتِ كِمالٍ كَذَكْرٍ**

اب آئیے اس سورۃ مبارکہ کے پہلے روکوئے کے پہلے حصے کی جانب جو چار آیات پر مشتمل ہے۔ ان آیات پر کسی تفصیلی منٹگو سے قبل مناسب ہو گا کہ ان کا ایک روایتی ترجمہ

ذہن نشین کر لیا جائے۔

فَيَسْتَعِمُ لِلَّوْمَةِ فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ إِلَهُ النُّكْرِ  
وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ هُوَ الَّذِي  
خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرٌ وَمِنْكُمْ مُؤْمِنٌ وَاللَّهُ يَعْلَمُ  
تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ  
وَصَوَرَكُمْ فَأَحَسَنَ صُورَكُمْ وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ يَعْلَمُ مَا  
فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُعْلِمُونَ وَمَا تُعْلِمُونَ  
وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ (التقدیں : ۳-۱)

"اللہ کی تسبیح بیان کرتی ہے ہر دو شے ہو آسمانوں میں ہے اور ہر دو شے جو زمین میں  
ہے۔ (ادانہ یہ ہے کہ کل کائنات کی) یاد شای بھی اسی کی ہے اور کل شکر و پاس  
اور تعریف و شاء کا سخت حقیقی بھی صرف وہی ہے۔ مزید بر آں وہ ہر چیز پر قادر  
ہے۔ وہی جس نے تمہرے کو تخلیق فرمایا یعنی تم سے کچھ (اس کا) انکار کرنے والے  
ہیں اور کچھ (اس کو) مانتے والے ہیں اور جو کچھ تم (اس دنیا میں) اکر رہے ہو "اللہ  
اے دیکھ رہا ہے۔ اسی نے آسمانوں اور زمین کو حق کے ساتھ پیدا فرمایا اور تمہاری  
نقشہ کٹی کی اور بستی اچھی نوش کشی کی اور صورت گردی فرمائی اور (خوبیں) اسی  
کی طرف لوٹتا ہے۔ وہ جانتا ہے جو کچھ آسمانوں اور زمین میں ہے اور وہ جانا ہے کہ  
جو کچھ تم ظاہر کرتے ہو اور جو کچھ تم چھپاتے ہو "اور اللہ سینوں میں پوشیدہ رازوں  
کا بھی جانے والا ہے۔"

جیسا کہ ترجیح سے ظاہر ہے، ان آیات مبارکہ میں اللہ تعالیٰ کی توحید اور اس کی  
منفاتِ کمال کا بیان ہوتے پڑ جلال انداز میں ہوا ہے۔ اس موقع پر یہ اصولی باتیں ذہن نشین  
کر لئی چاہئے کہ ایمان اصلًا ایمان باللہ کا نام ہے۔ اصولی، علیٰ اور نظری اعتبار سے ایمان  
باللہ عی ایمان کی اصل جزا اور بنیاد ہے۔ ایمان بالرسالت اور ایمان بالآخرت دونوں اصلًا  
ای کی فروع ہیں۔ چنانچہ ایمان باللوحی، ایمان بالبتوت، ایمان بالكتب یا فی الجملہ ایمان  
بالرسالت اصل میں اللہ تعالیٰ کی کی صفت ہے ایمت کاظم رأیتم ہے۔ اسی طرح بعث بعد الموت،  
حشر و نشر، حساب و کتاب، جزا و سزا اور جنت و دودخ کی تقدیم گویاں الجملہ ایمان بالآخرت

یا ایمان بالعاد اللہ تعالیٰ کی صفتِ عدل اور اس کے اسم گرامی "الحیب" کا مظہر ہے۔ گواہ اللہ حساب لینے والا ہے اور حساب کے مطابق جزا اوس زادینے والا ہے۔ اور اس کی ای شان کا کامل ظہور آخرت میں ہو گا۔ پس معلوم ہوا کہ اصل ایمان ایمان باللہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ سورۃ التغابن کے پہلے رکوع میں ایمان باللہ یعنی اللہ تعالیٰ کی توحید اور صفاتِ کمال کا بیان چار آیات میں ہوا ہے جب کہ ایمان بالرسالت اور ایمان بالمعاد دونوں کو تین آیات میں سودا یا گیا ہے۔

ان ابتدائی چار آیات میں ایمان باللہ کا بیان نہایت مجرزنا اسلوب میں عایت درجہ اختصار لیکن حد درج جامعیت کے ساتھ ہوا ہے۔ ارشاد ہوتا ہے :

﴿يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ﴾

"اللہ کی تسبیح کرتی ہے ہر وہ شے جو آسمانوں میں ہے اور ہر وہ شے جو زمین میں ہے۔"

### "تسبیح" کا معنی و مفہوم

یہاں پہلے لفظ تسبیح پر غور کر لیجئے۔ اگرچہ فوری طور پر اس کے جو عام معنی ذہن میں آتے ہیں وہ یہ اقرار ہے کہ اللہ پاک ہے۔ لیکن اس کا حقیقی مفہوم کیا ہے، اسے جانا ضروری ہے۔ "سبحَ يَسْبُحُ" عربی میں کسی چیز کے تیرنے کو کہتے ہیں، خواہ وہ چیز بانی کی سطح پر تحریری ہو، خواہ فضایا خلامیں اپنے مدار پر اپنی سطح پر برقرار رکھتے ہوئے حرکت کر رہی ہو۔ چنانچہ آپ کو قرآن مجید میں یہ الفاظ ایک سے زائد مقامات پر ملیں گے کہ : ﴿كُلُّ رُّفِيْقٍ فَلَكِ يَسْبُحُونَ﴾ "یہ تمام (اجرام سمایہ خلامیں) اپنے اپنے مدار میں تحریر ہیں"۔ یہ فعل لازم ہے اس سے فعل متعدد بننے کا "تیرنا" یا کسی شے کو اس کی سطح پر برقرار رکھنا۔ یہ بَسْبَحَ یَسْبُحَ۔ اس کا مصدر "تسبیح" ہے۔ گواہ لفظ تسبیح کے لفظی معنی ہیں "کسی کو اس کی اصل سطح پر برقرار رکھنا"۔ چنانچہ اللہ کی تسبیح یہ ہے کہ اس کا جو مقام بلند ہے اس کی جو اعلیٰ و ارفع شان ہے اسے اس پر برقرار رکھا جائے اور اس کی ذاتِ القدوس صفاتِ اکمل اور شانِ ارفع کے ساتھ کوئی ایسا تصور شاہنشہ کیا جائے جو اس

کے شایانِ شان نہ ہو۔ گویا کسی بھی درجے کے شفعت، "بجز النفس" میں بیان مدد و دست کا کوئی بھی تصور اس کی ذات و صفات کے ساتھ شامل کرنے کے معنی یہ ہیں کہ انسان اسے اس کے مقامِ رفع سے نیچے گرا رہا ہے۔ معاذ اللہ! — پس تسبیح باری تعالیٰ کا مفہوم یہ ہے کہ اس بات کا اقرار و اعتراف کیا جائے کہ اللہ ہر عیب سے، "ہر نفس سے" ہر ضعف سے، "ہر احتیاج سے منزہ و مادراء اور اعلیٰ دارفع ہے گویا نیں الجملہ "اشپاک ہے"۔ واضح رہے کہ یہ معرفتِ الہی کا سلسلی پہلو ہے کہ ہم نے یہ جان لیا کہ اللہ میں کوئی نفس نہیں، کوئی عیب نہیں، اسے کوئی احتیاج نہیں۔ وہ ان سب سے منزہ اور پاک ہے۔ معرفتِ الہی کے ثابت پہلو کا بیان "وَلَهُ الْحَمْدُ" کے الفاظ میں آئے گا جو آگے آرہے ہیں ا:

اب قائل غور امریہ ہے کہ کائنات کی ہر شے کس معنی و مفہوم میں اللہ کی تسبیح کر رہی ہے! تو یہ بھی ہو سکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہر چیز کو کوئی زبان دی ہو۔ جیسے کہ ہم جانتے ہیں کہ پرندوں کی بھی زبان ہے اور ان کی اپنی بولیاں ہیں۔ اسی طرح تمہرو ہمیں بھی حس موجود ہے اور کوئی محجب نہیں کہ وہ بھی آپس میں مبادلہ احساس کرتے ہوں۔ چونکی جیسی تغیر تحقق کی گنتگو کا ذکر سورۃ النمل میں موجود ہے: ﴿فَآتَنَا تَمَلِّهَ بِأَيْمَانِهَا النَّعْلَمُ﴾ اُدْخُلُوا مَسَارِكَنَّكُمْ ﴿ۚ﴾ "ملکہ پیونتی نے کما کہ اے چیزوں نیوا اپنے بلوں میں حکم جاؤ"۔ لہذا یہ بات بعد از قیاس نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہر شے کو کوئی زبان عطا کی ہو، کیونکہ قرآن مجید میں ایک مقام پر یہ الفاظ بھی دارو ہوئے ہیں: ﴿أَنْطَقْنَا اللَّهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ﴾ (قیامت میں انسان کے اعضاء کیسیں گے کر) اس اللہ نے ہمیں بھی گویاںی عطا فرمادی ہے جس نے ہر شے کو گویاںی بخشی۔ یعنی میدانِ حرب میں انسان کے اعضاء جب اس کے خلاف گواہی دیں گے تو انسان پکارائے گا کہ تم ہمارے جسم کا حصہ ہوتے ہوئے ہمارے خلاف گواہی کیوں دے رہے ہو؟ تو وہ جواب میں خدا کو رہ بala بات کیسیں گے۔ لیکن ظاہریات ہے کہ کائنات کی ہر شے جو تسبیحِ سالنی کر رہی ہے وہ ہمارے فہم سے مادراء ہے۔ چنانچہ سورۃ نبی اسرائیل میں ارشاد فرمایا:

﴿تَسْبِيحُ لَهُ السَّمَوَاتُ السَّبِيعُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنْ رَمَنْ شَيْءٌ إِلَّا تَسْبِيحُ بِسَمْدِهِ وَلِكِنْ لَأَنَّفَقَهُوْنَ﴾

## تَسْبِيحَهُمْ ۝ (آیت ۳۲)

"اس (الہ) کی تسبیح تو ساتوں آسمان اور زمین اور وہ ساری چیزیں کر رہی ہیں جو آسمانوں اور زمین میں ہیں۔ کوئی شے ایسی نہیں ہے جو اس کی تمجید کے ساتھ تسبیح نہ کر رہی ہو لیکن تم ان کی تسبیح کو سمجھ نہیں سکتے۔"

ابتدہ اس کا نتیجہ اور آفاقی تسبیح کا ایک پلوا یا بھی ہے جو ہماری سمجھ میں آتا ہے جسے تسبیح ہائی قرار دینا مناسب ہو گا۔ یعنی یہ کہ ہر شے اپنے وجود سے اعلان کر رہی ہے "گویا زبانِ حال سے اس بات کی گواہی دے رہی ہے کہ میرا خالق، میرا مالک، میرا صانع، میرا مصور، میرا موجد" اور میرا حد ترا ایک ایسی ہستی کامل ہے جس کے نہ علم میں کوئی کی ہے، نہ قدرت میں کوئی کی ہے اور نہ حکمت میں کوئی کی ہے۔ آپ کو معلوم ہے کہ اگر کوئی تصویر نہیں اعلیٰ ہے، فنِ مصوری کا شکار ہے تو در حقیقت وہ تصویر اپنے وجود سے اپنے مصور کے کمالِ فن کو ظاہر کرتی ہے۔ تخلیق اگر کامل ہے تو اس سے اس کے خالق کا کمال ظاہر ہو رہا ہے۔ لہذا یہ کل کائنات، یہ جملہ مصنوعات اور یہ تمام تخلیقات اللہ تعالیٰ کی صفت تخلیق کے حد درجہ اکمل و آخر اور صفت "تصویر" یعنی صورت گری کے نہایت حسین و جیل مظاہر ہیں۔ سورۃ الحشر کی آخری تین آیات مبارکہ میں اللہ تعالیٰ کے سولہ (۱۱) احادیثِ حقیقی کی منصوبہ بندی فرمائے والا ہے، اس کو خارج میں ظاہر فرمائے والا ہے، اور اس کی آخری صورت گری اور نقشہ کشی کرنے والا ہے۔ پس معلوم ہوا کہ کل کائنات اور کل موجودات کا خالق، الباری اور المصور اللہ سبحانہ کی ذاتِ اقدس ہے۔ اور یہ تخلیق و تصویر کامل ہے جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے سورۃ الملک میں چیخنے کے انداز میں ارشاد فرمایا:

۴۰۰ مَا تَرَىٰ فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَغْوِيْبٍ فَأَرِجِعْ الْبَصَرَ  
۴۰۱ هَلْ نَرَىٰ مِنْ فُطُورٍ ۝ لَمَّا أَرِجَعَ الْبَصَرَ كَرَّتِينَ بَنْقَلَتِ  
۴۰۲ إِلَبْكَدَ الْبَصَرُ خَاسِفًا وَهُوَ حَسِيرٌ ۝ (آیت ۳۲)

"تم رحمن کی تخلیق میں کوئی تعصی خلاش نہ کر سکو گے۔ ذرا چاروں طرف نظر دوڑاڑ، کیا تمیس کمیں کوئی رخڑ نظر آتا ہے؟ ذرا دوبارہ دیکھو اور بار بار دیکھو، لیکن تماری نہایں تھک ہار کروٹ آئیں گی (اور تم باری اس تخلیق میں کوئی تعصی و عیب نہ نکال سکو گے)۔"

تو سچو جو کہ عیب و تعصی سے مبرأ او منزہ کون ہے؟ وہ ہستی کہ جس نے ان سب کی تخلیق فرمائی اور جو اس پوری کائنات کی غالی و مصور بھی ہے اور حافظہ و حیر بھی (الغرض یہ ہیں معانی و مقاصد) "يَسْبِحُ اللَّهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ" کے

"لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ" کا مفہوم

ای ایت مبارکہ میں آگے ارشاد فرمایا "لَهُ الْمُلْكُ" "بادشاہی اسی کی ہے"۔ یعنی اس پوری کائنات کا حقیقی حکمران وہی ہے۔ بقول علامہ اقبال مرحوم۔

سروری زیبا فقط اُس ذاتِ بے ہتاكو ہے

حکران ہے اُک وہی باقی بیانِ آزری!

گویا وہ قانون (de jure) بھی اس پوری کائنات کا بلا شرکت غیرے بادشاہ ہے۔ یعنی حکمرانی کا استحقاق بھی صرف اسی کو حاصل ہے اور واقعی (de facto) بھی بادشاہی اسی کی ہے۔ یعنی فی الواقع بھی بادشاہ حقیقی اور حاکم مطلق صرف اسی کی ذات ہے۔ گویا "کہ" میں حرفِ جار "لام" "لام" استحقاق کے معنی بھی دے رہا ہے اور لام تملیک کے بھی۔ اگر صحیح نجح پر غور کیا جائے تو اس لازمی نتیجے تک پہنچ بغير چارہ نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جن خلوقات کو کچھ اختیار بخشتا ہے، جیسے جن و انس، ان کا اپنا پورا وجود بھی اللہ کے قانون میں جگڑ ہوا ہے۔ چنانچہ ہم اس بات پر بھی قادر نہیں ہیں کہ اپنے جسم کے کسی حصے پر بالوں کی رو دیندی گی کو روک سکیں۔ ہمیں یہ اختیار حاصل نہیں ہے کہ جب چاہیں اپنے تکب کی حرکت کو روک دیں اور جب چاہیں اسے روائیں۔ اسی طرح ہم آنکھ سے سنتے کام نہیں لے سکتے اور کان سے دیکھنے کا کام نہیں لٹکتے۔ معلوم ہوا کہ ہمارا اپنا وجود بھی ہمارے حکم کے تابع نہیں ہے، بلکہ اللہ تعالیٰ کے قوانینِ حکومتی و طبی میں جگڑا ہوا ہے۔ گویا وہ بھی اسی بادشاہ حقیقی کا حکم مان رہا ہے، جس کے لئے نمائت ایجاد و ایجاز کے ساتھ فرمایا گیا ہے "کہ"

**الْمُلْكُ**" یعنی "حقیقی بادشاہی صرف اسی کی ہے"۔ یہ دوسری بات ہے کہ اپنے وجود کے ایک نتایت محدود اور تقریر سے حصے میں اختیار اور ارادے کی اس آزادی پر، جو تمام تر اللہ ہی کی عطا کروہ ہے، ہم اتنے از خود رفتہ ہو جائیں کہ اردو ضرب المثل کے مطابق بلدی کی گانہ پا کر پسارتی بن میں اور اپنے آپ کو کیتا خود مختار سمجھنے لگیں।

آگے چلئے۔ ارشاد فرمایا ﴿وَلِهُ الْحَمْدُ﴾ "اور کل حمد بھی اسی کے لئے ہے"۔ لفظ "حمد" (جس کی تشریع اس سے قبل سورۃ الفاتحہ کے درس میں بیان ہو چکی ہے) مجموع ہے شکر و شاء دو نوں کا۔ گویا کل شکر اسی کے لئے ہے اور کل شاء بھی اسی کے لئے ہے۔ اس لئے کہ اس پورے سلسلہ کون و مکان میں جاں کمیں کوئی خیر و خوبی، کوئی حسن و جمال اور کوئی مظہر کمال نظر آرہا ہے اس کا سرچشمہ و معنی اللہ تعالیٰ ہی کی ذات و الامانات ہے۔ لذ ا تعریف کا حقیقی مستوجب و سزاوار اور مالک و مستحق بھی صرف وہی ہے۔ اسی طرح چونکہ ہمیں جو کچھ بھی حاصل ہو رہا ہے اور ہماری جو ضرورت بھی پوری ہو رہی ہے وہ چاہے بتی طویل سلسلہ اسباب کے تعلق و توسط سے ہو بر عیا ہو، لیکن اصل سبب الاصباب تو بہر حال اللہ تعالیٰ ہی ہے، لہذا شکر کا حقیقی مستحق بھی صرف اسی کی ذات ہے۔

### اللہ کی قدرت کاملہ کا تصور

آگے ارشاد فرمایا : ﴿وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ "اور وہ ہر چیز پر قادر ہے"۔ گویا اس کے بغضہ قدرت اور اختیار و اقتدار سے کوئی چیز باہر نہیں ہے ایمان پہلی آیت شتم ہوئی۔ یاد ہو گا کہ اس سے قبل ایک دربن میں عرض کیا جا پکا ہے کہ معرفتِ الہی کے ضمن میں جماں تک ذاتِ باری تعالیٰ کا تعلق ہے تو وہ ہمارے فہم و ادراک ہی نہیں، ہماری قوتِ متحیله سے بھی دراء الوراء ثم دراء الوراء ہے۔ چنانچہ ہمارا اللہ تعالیٰ کو جانتا اور پچاننا کل کا کل اس کی صفات کے حوالے سے ہے۔ اور ان کے ضمن میں بھی فہم و شعور کا دائرہ بستی محدود ہے۔ یعنی ہم یہ تو جانتے ہیں کہ اللہ سمجھی ہے، بصیر ہے اور کلام فرماتا ہے، لیکن یہ نہیں جان سکتے کہ وہ کیسے سنتا ہے، کیسے دیکھتا ہے اور کیسے کلام کرتا ہے۔ اسی طرح ہم یہ تو جانتے ہیں کہ وہ علیم ہے، قادر ہے اور حکیم ہے، لیکن اس کا کوئی تصور تک

نہیں کر سکتے کہ وہ کتنا علیم ہے کتنا قادر ہے اور کس قدر حکیم ہے۔ گویا صفات باری تعالیٰ کے یہ خلق پہلو بھی ہمارے ذہن و شعور اور فہم و اور اُنکے مادرواء ہیں اور ہمارے ذہن کے چھوٹے سے سانچے میں جو نایت مدد و دہ ہے "اللہ تبارک و تعالیٰ کی صفات مطلق اپنی پوری شان کے ساتھ تھا یہ نہیں سکتیں۔ لہذا ہمارے لئے واحد پناہ گاہ ایک فقط "کُل" ہے۔ جیسے "هُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ" (وہ ہر چیز پر قادر ہے) جس پر یہ پہلی آیت مبارکہ ختم ہو رہی ہے اور "وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ" (اور وہ ہر چیز کا علم رکھتا ہے) جس پر ان سورہ مبارکہ کا پہلا رکوع ختم ہوتا ہے! ہر صاحب ذوق اندازہ کر سکتا ہے کہ ان دونوں مقامات پر اصل زور لفظ "کُل" پر ہے!

### ایمان و کفر کی بحث

دوسری آیت کے آغاز میں فرمایا : ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ ﴾ "وہ (اللہ) ہی ہے جس نے تم سب کو پیدا فرمایا۔" گویا پہلی آیت ایک پر جاال تمدید کی دشیت رکھتی ہے جس کے بعد ایمان اور کفر کی بحث شروع ہو رہی ہے جس کے لئے نایت فتح وبلغ اور عدد رجہ لطیف پر ایسے بیان اختیار فرمایا کہ ذرا غور کرو کہ اللہ تعالیٰ ہی کی ذات و الا صفات ہے جو تم سب کی خالق ہے۔ گوروں کو بھی اسی نے پیدا کیا اور کالوں کو بھی مشرق کے رہنے والوں کو بھی اور مغرب کے رہنے والوں کو بھی ۔۔۔ تو پھر کتنی حیرت کی بات ہے کہ :

﴿ فَيَنْكُمْ كَافِرُوا مِنْكُمْ مُّؤْمِنُونَ ﴾ "تو تم میں سے کوئی کافر ہے اور کوئی مومن ہے" حالانکہ اس نے ارادے اور اختیار کی جو تھوڑی ہی آزادی حصیں عطا کی فرمائی ہے وہ اصلاً ابتلاء و آزمائش اور امتحان کے لئے ہے۔ جیسا کہ سورۃ الملک میں ارشاد ہوا : ﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُو كُمْ أَيُّكُمْ أَحَدٌ؟ عَمَّا لَا ﴾ "اللہ ہی ہے جس نے موت و حیات کے سلسلے کو پیدا فرمایا تاکہ تم لوگوں کو آزمائے کہ کون ہے تم میں سے بہتر عمل کرنے والا۔" یہی بات سورۃ الدھر میں اس اسلوب سے ارشاد ہوئی : ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاكُمْ بِالسَّبِيلِ إِمَّا شَرِكْتُمْ أَوْ إِمَّا كَفُورًا ﴾ "ہم نے اس انسان کو (ہدایت کا) راستہ دکھادیا، اب وہ (یختار ہے) خواہ شکر گزار بندہ بنے، خواہ ناشکرا

اور انکار کرنے والا بن جائے؟" اسی اختیار کا ظہور اس طرح ہو رہا ہے کہ کچھ لوگ اس کا کفر کرنے والے ہیں اور کچھ لوگ اس کو مانتے والے ہیں، لیکن ظاہر بات ہے کہ انسان کا روشنی اور اس کی روشنی نے نتیجہ نہیں رہے گی، بلکہ ان کا بھلایا بر انتیجہ نکل کر رہے گا۔ لہذا اس آیت کے اقتام پر انسان کو مطلع اور خبردار کر دیا گیا کہ : ﴿هُوَ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَعْمَلُونَ بِصَيْرَةٍ﴾ "اور جو کچھ تم کر رہے ہو، اسے اللہ تعالیٰ دیکھ رہا ہے"

اس ارشاد میں بیک وقت ایک دھمکی بھی نظر ہے اور ایک بشارت بھی۔ یعنی جو لوگ اس کے سکر باغی اور سرکش ہوں گے ہمیا شکرے ہوں گے اور جو اس کے ساتھ شرک کریں گے، ان کو وہ سزا دے گا۔ یہ ان الفاظ مبارکہ کا دھمکی والا پبلو ہے، اور بشارت والا پبلو یہ ہے کہ جو اس کے شکر گزار ہوں گے اس کے مطیع و فرمائی بردار ہوں گے اور اس کی معرفت سے اپنے قلوب واہان کو منور کر دیں گے، ان کو وہ انعام و اکرام سے نوازے گا۔ اس لئے کہ وہ سب کچھ دیکھ رہا ہے اور سب کی روشنی سے آگاہ ہے!

### کائنات اور انسان کی مقصد تحقیق

اُنی آیت میں ارشاد فرمایا : ﴿الْحَلَقَ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ بِالْحَقِّ﴾ یعنی اللہ نے یہ آسمان اور یہ زمین جو پیدا فرمائے ہیں تو بیکار و بے مقصد اور بلا غرض و غایت پیدا نہیں فرمائے بلکہ "یا الحق" پیدا فرمائے ہیں۔ یعنی ایک مقصد کے ساتھ ان کی تحقیق فرمائی ہے۔ "حق" عربی زبان کا بڑا وسیع المفہوم لفظ ہے۔ اس کا اصل مفہوم ہے "وہ چیز جو نی ا الواقع موجود ہو"۔ باطل کا لفظ حق کی ضد ہے، چنانچہ باطل اصلًا اس کو کہتے ہیں کہ جو نظر تو آئے، محسوس و مشہور تو ہو، لیکن حقیقتاً موجود نہ ہو، جیسے سراب۔ لیکن حق کے اس مفہوم اصلی پر چند مفہوم زائد ہیں۔ مثلاً حق ہر وہ چیز ہے جو عقلانہ مسلم ہو، اس کے مقابلہ میں باطل وہ چیز ہے جو عقلانہ مسلم نہ ہو۔ اسی طرح حق ہر وہ ٹھیک ہے جو اخلاق اثابت ہو اور اس کے مقابلہ میں باطل وہ ہے جو اخلاق اثابت نہ ہو۔ مزید بر آس حق ہر وہ چیز ہے جو با مقصد ہو، جس کے پیچے کوئی حکمت کا رفرما ہو اور اس کے مقابلہ میں باطل و عبیث ہر وہ نکل ہے جو بے مقصد ہو اور جس کی پشت پر کوئی حکمت نہ ہو۔ اس آیت میں لفظ حق اسی آخری مفہوم میں

استعمال ہوا ہے اور کلام کا حاصل اور مدعا یہ ہے کہ اللہ نے یہ کائنات بے مقدار بیغیر  
حکمت کے گویا باطل اور عبیث نہیں ہائی۔ یہ مضمون سورہ آل عمران کے آخری رکوع میں  
بھی بایس الفاظ آچکا ہے : ﴿رَبَّنَا سَاحَلْفَتْ هَذَا إِبَاطِلًا﴾ "اے رب ہمارے"  
تو نے یہ سب کچھ باطل و بے مقدار نہیں بنایا۔"

کائنات کی عمومی تخلیق کے ذکر کے بعد خاص طور پر تخلیق انسانی کا ذکر فرمایا گیا :  
 ﴿وَصَوَرَ كُمْ فَأَخْسَنَ صَوْرَكُمْ﴾ "اور (اس نے) تمہاری نقشہ کشی کی اور  
بہت ہی اچھی نقشہ کشی اور صورت گری فرمائی۔" یعنی ذرا اپنی حکمت کو پہلو، تم اس کل  
سلسلہ تخلیق کا نقطہ عروج ہو، اللہ نے تمہیں اشرف الخلوقات ہایا اور تمہیں کیسی کیسی مدد  
و اعلیٰ اور ظاہری و باطنی استعدادات سے نوازا۔ اس نے تمہاری تخلیق "فِي أَحْسَنِ  
تَفْوِيمٍ" یعنی "نہایت اعلیٰ اور بترین انداز" پر کی۔ پھر تمہاری صورت گرفتی کی اور  
تاک نقشہ عطا فرمایا اور کیا ہی مدد خلیل و صورت سے نوازا۔ تو کیا یہ سب کچھ بے کار اور  
بے مقدار ہے اور "نَشَتَنَدْ" گفتند و بِرَحْمَةِ نَنْدَ" کے مانند تمہارا اس دنیا  
میں پیدا ہونا، حیوانوں کی طرح جیسے اور جنس کے تقاضے پورے کر سئے رہنا اور مر جانا، بس  
یہی تمہاری کل حقیقت ہے؟ نہیں، ایسا نہیں ہے، بلکہ : ﴿وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ﴾ "اور  
اسی کی طرف (سب کو) لوٹا ہے" — اور ظاہر ہے کہ لوٹا جواب دی کے لئے ہو گا۔  
وہاں تمہارا محاہدہ ہو گا۔ تم مجھنے حیوان نہیں ہو، تمہارا امرتبہ و مقام بہت بلند ہے، تم اشرف  
الخلوقات ہو۔ لہذا حضرت

"جن کے رہتے ہیں سو ایکن کی سو امشکل ہے।"

کے مدد اور تمہاری ذمہ داری بھی بہت زیادہ ہے اور تمہیں لازماً جواب دی کرنی ہو گی۔  
یہاں آپ نے دیکھا کہ مضمون تدریجیاً ہم ان بالآخرۃ کی طرف خلیل ہو گیا۔  
قرآن حکیم میں اس مضمون کی دوسری نہایت حسین نظری سورۃ المؤمنون کے آخر میں ہے  
کہ : ﴿أَنَّهُ حِسِيبُهُمْ أَنَّهُمْ خَلَقُنَا كُمْ عَبَّادًا وَأَنَّكُمْ إِكْبَانَ الْأَنْوَارِ جَمِيعُونَ﴾  
"کیا تم نے یہ گمان کیا ہے کہ ہم نے تمہیں "عبیث" پیدا کیا ہے اور تم ہماری طرف لوٹائے نہ  
جاوے گے؟"

## صفتِ علم کے تین ابعاد

چو تمی آیت میں اللہ تعالیٰ کی صفاتِ کمال کے شکن میں صفتِ علم کا ذکر ہے۔ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کی جن دو صفات پر سب سے زیادہ زور دیا گیا ہے، وہ صفتِ قدرت اور صفتِ علم ہیں۔ چنانچہ ”وَهُوَ عَلٰى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ“ اور ”وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ“ کے الفاظ قرآن حکیم میں بندگار و اسماڑہ اور وہوئے ہیں۔ ان میں سے صفتِ علم کے بیان میں سورۃ التحابن کی یہ چو تمی آیت اس اعتبار سے بڑی منفرد ہے کہ اس میں اللہ تعالیٰ کی صفتِ علم کو تین مختلف اسالیب سے بیان کیا گیا ہے، یا یوں کہ لمحے کے ہماری تفہیم کے لئے اس فضام پر اللہ کے علم کے تین ابعاد (dimensions) کو نمایاں کیا گیا ہے۔

چنانچہ ارشاد فرمایا: ﴿يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ ”وہ جانتا ہے جو کچھ آسمانوں اور زمین میں ہے۔“ اب آپ غور کیجئے کہ باتِ کامل ہونگی، اس لئے کہ ”آسمانوں اور زمین“ سے مرد اکل کائنات ہے اور اس کے علم میں ہر شے کا علم شامل ہے، لیکن اس پر مزید اضافہ فرمایا: ﴿وَيَعْلَمُ مَا تُشْرُكُوا وَمَا تَعْلَمُونَ﴾ ”اور وہ جانتا ہے جو کچھ تم چھپاتے ہو یا چھپا کر تے ہو اور جو کچھ تم ظاہر کرتے ہو یا بالغانیہ کرتے ہو۔“ ایک دوسرے رخ سے اللہ کے احاطہ علمی کا بیان ہو گیا۔ لیکن پھر مزید تاکید اور زور کے لئے فرمایا: ﴿وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الْحُصُورِ﴾ ”اور جو کچھ تمہارے سینوں میں مخفی ہے (اور تمہارے تحت الشور میں مضرب ہے وہ سب بھی اللہ تعالیٰ پر عیاں ہے اور) اللہ اس کا بھی جانتے والا ہے۔“ ان الفاظِ مبارکہ میں اللہ کے احاطہ علمی کے ایک تیرے عرض کی جانب اشارہ ہے، اس لئے کہ بعض چیزوں تو وہ ہوتی ہیں جنہیں انسان جان بوجہ کر گوئی شوری ارادے کے ساتھ چھپتا آتے ہیں ان کا ذکر تو آیت کے دوسرے حصے میں ہو گیا اور بعض چیزوں وہ ہیں جو انسان کے تحت الشور میں متوجہ اور محرك عوالم کی خشیت سے کار فرا ہوتی ہیں، اگرچہ انسان کو خود ان کا شور نہیں ہوتا۔ — آیت کے تیرے اور آخری حصے میں ان کا بھی احاطہ کر لیا گیا کہ تمہارے وہ اصل محركاتِ عمل جن کا خود تمہیں شور مامل نہیں ہوتا، اللہ ان سے بھی باخبر ہے، اور یہ سب اصلاح شرح ہے ”وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ“

عَلِيهِمْ "کی ا

اس چو تھی آیت پر اللہ تعالیٰ کی توحید اور صفاتِ کمال کامیاب نہ تھم ہوتا ہے۔

آنگزار درس میں اس سورہ مبارکہ کا ایک تجزیہ بھی کیا جا چکا ہے کہ اس کی پہلی سات آیات میں امکانیاتی ملاشیتی ایمان ہا شہ "ایمان بالرسالت اور ایمان بالآخرت کا ذکر ہے اور اس کے بعد تین آیات میں ایمان کی پُر زور دعوت ہے۔ پہلے رکوع کی ان دس آیات میں سے ہمارے آیات کا مطالعہ ہم کر سکتے ہیں اور اب ہم بقیہ چھ آیات کا مطالعہ کریں گے۔ لہذا آئیے کہ پہلے ہم ان کا ملیں وروں ترجمہ ہن نہیں کریں۔

۶۰۵ ﴿۱۷۸﴾  
 ﴿۱۷۸﴾ الَّمْ يَأْنِي كُمْ تَبَوَّأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلٍ فَذَاقُوا وَهَلْ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ۝ ذَلِكَ بِإِيمَانٍ كَانَتْ ثَانِيَّةُهُمْ رُشْلَهُمْ بِالْبَيْتِ فَقَالُوا أَبَشِّرْ بِهِمُوْنَا، فَكَفَرُوا وَنَوَّلُوا وَأَسْتَغْنَى اللَّهُ، وَاللَّهُ عَنِّي حَمِيدٌ۝ رَعْمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُبَعْثُرُوا قُلْ يَلَى وَرَبِّي لَنْ يُبَعْثُرَنَّ لَمَّا لَبَّيُونَ بِمَا عَمِلُتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ۝ فَإِنْ شُوِّا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالثُّورَ الَّذِي أَنْزَلْنَا وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ۝ يَوْمَ بَخْمَعَكُمْ لِيَوْمِ الْحِجَعَ ذَلِكَ يَوْمُ النَّغَافِيَّةِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ وَيَعْمَلْ صَالِحًا يُكَفَرْ عَنْهُ سَيِّئَاتُهُ وَمَدْحُلُهُ حَتَّىٰ تَعْرِي مِنْ تَعْتِيَّهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا۝ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ۝ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِإِيمَانَ أُولَئِكَ أَصْحَبُ النَّارِ خَالِدِينَ فِيهَا وَيَقْسُنُ السَّعِيرُ۝﴾  
 (التحمیل : ۱۷۸)

"کیا نہیں بخچ چکی ہیں تھیں خبریں ان کی جنوں نے کفر کی روشنی اقتدار کی تھی اتم سے اپنے اتوڑہ بچکے اپنے کئے کی سزا اور ان کے لئے (آخرت کا) وروہ کی عذاب منید ہے۔ یہ اس لئے ہوا کہ ان کے پاس ان کے رسول واضح اور روشن تعلیمات کے ساتھ آتے رہے تو انہوں نے کہا کہ کیا انہاں ہیں ہدایت دیں گے؟

پس انسوں نے کفر کیا اور پہنچ سوڑی تو الہ نے بھی استثناء اختیار فرمایا اور اللہ تو  
ہے عی فتنی اور اپنی ذات میں از خود) محدود۔ کافروں کوئی مخالفت لا حق ہو گیا ہے کہ  
انہیں (موت کے بعد) انقلاب نہ جائے گا۔ (اے نبی ﷺ) اکہ دینجئے : کیوں  
نہیں اور مجھے یہ رہے رب کی حکم ہے کہ تمیں لازماً انقلاب جائے کا اور پھر تم کو جتنا لیا  
جائے گا جو کچھ حکم کرتے رہے تھے۔ اور یہ حجۃ اللہ پر ہمت آسان ہے۔ پس ایمان لاد  
اللہ پر اور اسی کے رسول پر اور اس نو پر جو ہم نے نازل فرمایا (یعنی قرآن مجید)  
اور جو کچھ حکم کر رہے ہوا اللہ اس نے باخبر ہے۔ جس دن وہ تم کو صحیح کرے گا جس  
ہونے کے دن (یعنی قیامت کے دن) وہ ہو گا (اصل) ہاڑ اور جیت کے فیصلہ کا دن۔  
تو جو ایمان وے گا اللہ پر اور یہی عمل کرے گا تو وہ اس سے اس کی برائیوں کو دور  
کر دے گا اور اسے داخل کرے گا ان بیانات میں جن کے پیچے نہیں بھتی ہوں گی۔  
وہ اس میں ریس کے پیشہ بخش۔ مگاہے ہمت بڑی کامیابی۔ اور وہ لوگ جنہوں  
نے کفر کیا ہو گا اور ہماری آیات کو ہمٹایا ہو گا وہ ہوں گے آگ دائلے۔ وہ اس میں  
بیشہ رہیں گے۔ اور وہ ہمت ہی برائی کا نہ کرنے ہے۔

آیاتِ مبارکہ اور ان کے ترجمہ سے یہ بات سامنے آ جاتی ہے کہ یہاں اولاً ایمان بالرسالت  
اور ایمان بالآخرت کا یا ان فہمائیتی میثاق اسلوب اور حدود زرہ فضاحت و بلاغت سے ہوا  
ہے۔ اس انداز کلام کے امکان سے ہر وہ شخص لفظ لے سکتا ہے جو حربی زبان کی تھوڑی یہی  
شُدُّ بُدُّ بھی رکھتا ہو۔

### وہ آیات میں ایمان بالرسالت کا یہی

پہلے ایمان بالرسالت کے ھر میں یہ حکیم حقیقت و اخیل کی جاری ہے کہ رسول کا معاملہ  
عام و اعلمن یا تحسین یا مصلحتیں یا مبلغیں کا سائیں ہے کہ چاہے لوگ ان کی بات مانیں چاہے  
نہ مانیں کوئی اہم فرق واقع نہیں ہوتا۔ اس کے بر عکس رسول و اللہ تعالیٰ کی طرف سے  
آخری جنت بن کر آتے ہیں۔ لہذا ان کے انثار میں سے امراض اور ان کی بخندیب کے دو  
نتیجے نکل کر رہے ہیں اور ان کا انکار کرنے والوں کو دوسرا بیکمل کر رہتی ہیں۔ ایک ان  
دنیا میں خذاب استعمال جس کے ذریعے پوری پوری قومیں ہلاک و میرا کر دی گئیں، جیسے

قوم نوع، قوم هود، قوم صالح، قوم لوط، قوم شعيب اور آل فرعون۔ ان قوموں کا ذکر قرآن مجید میں بار بار اسی اعتبار سے آیا ہے کہ ان کے پاس اللہ کے رسول الی و اخشع تعلیمات کے ساتھ آئے جو فطرتِ انسانی کے لئے جانی پہچانی تھیں۔ مزبد برآں یہ رسول کھلے کھلے معجزات بھی لے کر آئے۔ "بینات" میں دونوں چیزیں یعنی واضح تعلیمات اور روشن معجزات شامل ہیں۔ لیکن جب ان قوموں نے ان رسولوں کا انکار کیا اور ان کی دعوت کو رد کر دیا تو وہ نیا منستا کر دی گئیں۔ یہیے کہ قرآن مجید میں ایک دوسرے مقام پر ارشاد فرمایا گیا کہ ﴿كَانَ لَمْ يَغْنُوا إِنْبَهَا﴾ یعنی "وہ قومیں ایسے ہو گئیں جیسے کبھی دنیا میں تھیں ہی نہیں"۔ یہ وہ سزا ہے جو رسولوں کے انکار پر اس دنیا میں ملتی ہے۔ اس کے علاوہ ابھی ایک دوسری سزا باتی ہے اور وہ ہے آخرت کی سزا، یعنی جسم ای غفرسی تشریح و توضیح ہے اس آیت مبارکہ کی:

﴿أَلَمْ يُأْكِلُمْ أَبْوَالَ الَّذِينَ تَكَفَّرُوا مِنْ فَبْلٍ فَذَاقُوا وَبَالَّ  
أَمْرِهِنْمَ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ ۴۰

"یہی نہیں بخچ چلی ہیں تھیں خبریں ان کی جنوں نے کمز کیا تھا پلے اتوہہ اپنے کرو توں کی سزا کا ایک مزا (اس دنیا میں) پچھے پچھے اور ان کے لئے (آخرت میں دوسری سزا کے طور پر) دردناک عذاب تیار ہے"۔

اس جگہ "استفهام تقریری" کا اسلوب اس لئے اختیار کیا گیا کہ سورہ تباہ مدنی سورت ہے۔ کویا قرآن مجید کا لگ بھگ دوستائی حصہ جو کسی سورت توں پر مشتمل ہے اس سے بہت پہلے نازل ہو چکا تھا جس میں ان اقوام کا ذکر بارہا آچکا تھا جو رسولوں کی دعوت کو رد کرنے کے جرم کی پاداش میں بلاک کر دی گئی تھیں۔

رسالت کے شش میں اگلی آیت میں جو دوسری نہایت اہم بات بیان ہوئی وہ یہ ہے کہ رسولوں کے باب میں لوگوں نے جو سب سے بڑی خموکر کھائی اور ان کو مانئے اور ان پر ایمان لانے میں جو سب سے بڑی رکاوٹ ان کے سامنے آگئی وہ ان رسولوں کی بشریت تھی۔ ظاہر ہے کہ رسول انسان تھے انانوں کی طرح کھاتے پیتے تھے۔ وہ نبوت و رسالت پر فائز ہونے سے قبل دنیا میں کاروبار کرتے تھے بازاروں میں چلنے پھرتے تھے ان کو بھی دو

اصلیاً جیسیں لاحق ہوتی تھیں جو دوسرے تمام انسانوں کو لاحق ہوتی ہیں۔ جیسے خود حضور ﷺ نے کہ میں چالیس برس کی عمر شریف تک کار و بار کیا ہے۔ چنانچہ مشرکین کہ بنی اسرام ﷺ پر اجرائے وقی اور ظہورِ نبوت کے بعد اسی نوع کے اعتراضات وارد کیا کرتے تھے جن کافر آن مجید میں مختلف اسالیب سے متعدد مقامات پر ذکر ہوا ہے۔ مثلاً سورۃ الفرقان میں اللہ تعالیٰ نے مشرکین نگہ کایے قول فرمایا ہے : ﴿ وَقَاتُوا أَمْالَهُمَا إِنَّ الرَّسُولَ يَأْمُلُ الظَّلَعَاءَ وَيُمُشِّى فِي الْأَسْوَاقِ ﴾ "اور (یہ مشرکین) کہنے لگئے کہ اس رسول کی کیا کیفیت ہے کہ کھانا اور چلتا پھرتا ہے بازاروں میں۔" لہذا یہ شیئی ہوا کہ رسولوں کی بڑھتی ان پر ایمان لانے میں بہت بڑی رکاوٹ بفتی رہی کہ یہ تو ہم جیسے انسان ہیں۔ ہماری ہی طرح کے ہاتھ پاؤں ان کے بھی ہیں اور ہماری ہی طرح کی ضروریات و حاجج ان کو بھی لاحق ہیں۔ پھر یہ کیسے ہماری بدایت پر مامور ہو سکتے ہیں؟ چنانچہ یہ ہے وہ سب سے بڑی تھوکر جو لوگوں نے نبوت و رسالت کے باب میں کھائی اور یہ ہے وہ سب سے برا حجاب جو رسالت کے باب میں لوگوں کے سامنے آیا، جسے کفر کے سرداروں اور وقت کے بڑے بڑے چودھروں نے جن کی سیاست و قیادت کو رسول کی دعوت و توحید سے خطرہ لاحق ہوا تھا، لوگوں کو درخیلانے کا ذریعہ بنایا۔ انہوں نے لوگوں سے کہا کہ تم اپنے ہی جیسے انسان کو رسول مان کر ان کا اتباع کرو گے تو بڑے گھائنے میں رہو گے۔ چنانچہ انہوں نے خود بھی رسولوں کی تقدیم سے انکار کیا اور عامۃ الناس کو بھی اس سے باز رکھا۔ اسی حقیقت کا ذکر ہے اقلیٰ آیت مبارکہ میں کہ رسولوں کی دعوت سے انکار کا ایک

ام سب ان کا انسان ہونا بھی رہا ہے ارشاد ہوتا ہے :

**﴿ لَذِكْرٍ يَا نَاهَهُ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبُيُّنَاتِ فَقَالُوا أَبَشَّرُ بِهِدْوَنَا فَكَفَرُوا وَقَوْلُوا وَأَسْتَغْفِرُ اللَّهَ وَإِنَّ اللَّهَ عَنِّي سَيِّدٌ حَمِيدٌ ﴾ ۵۰**

"یہ اس لئے ہوا کہ ان کے پاس ان کے رسول واضح اور روشن تعلیمات اور تہذیبات کے لاحق نہ ہے رہتے ہے انہوں نے نکاک کیا بڑھ میں بدایت دیں گے؟ پس انہوں نے کفر کیا اور پہنچ موزلیٰ ہے اللہ نے بھی استثناء اختیار فرمایا اور اللہ تو ہے ہی

غنی اور اپنی ذات میں خود محصور اور مستورہ صفات۔“

یہاں آیت کے آخری الفاظ میں سمجھانے کا بڑا ہی پیارالانداز ہے۔ یعنی اللہ بے نیاز ہے، اس کو کسی کی احتیاج نہیں۔ کوئی اسے مان لے تو اس کی بادشاہی میں کوئی اضافہ نہیں ہوتا اور کوئی انکار کر دے تو اس کی جلالتِ شان میں کوئی کسی واقع نہیں ہوتی۔ یہ تو اس کا کرم اور فضل، اور اس کی عنایت درست ہے کہ اس نے انسانوں کی بدایت کے لئے ان ہی میں سے رسول مبعوث فرمائے جنہیں اپنی بدایت کالم سے سرفراز فرمایا اور جن پر اپنی کتاب بازل کی۔ اب اگر کوئی نادری کرے اور انکار و اعراض کی روشن اختیار کرے تو اس سے اللہ کا کچھ نہیں بگرتا، اس لئے کہ ان سے اللہ کی کوئی غرض وابستہ نہیں ہے۔ البتہ اس کافوری نصان اور خارہ ان مانکروں اور نافرمانوں کو یہ ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنی نظر عنایت اور نکاؤں التفات کا رخ ان کی جانب سے پھر لیتا ہے اور اپنی شان بے نیازی کا انتصار فرماتا ہے۔ اور ظاہر ہے کہ یہ بے نیازی کا جامد تو صرف اسی کی ذات پر راست آتا ہے، اس لئے کہ وہ ”الغنى“ بھی ہے اور ”الحید“ بھی!

### رسالت کے ضمن میں ایک گمراہی کے دو مختلف مظاہر

یہاں یہ بات بھی غور طلب ہے کہ رسالت کے باب میں ایک گمراہی کا ظہور تو اس طرح ہوتا ہے کہ لوگ رسول کی رسالت کو اس دلیل سے رد کر دیتے ہیں کہ یہ تو ہمارے یہ جیسا انسان ہے۔ گویا رسول کی بشریت قبول حق میں مانع ہو جاتی ہے، جس کا منصل ذکر اس آیت میں آگیا۔ لیکن یہ معاملہ یہیں پر نہیں ختم ہو جاتا بلکہ اسی مرض کا ظہور رسولوں کی امتوں میں بعد میں ایک دوسری ٹکل میں ہوتا ہے اور وہ یہ کہ بہت سے لوگ محبت اور عقیدت کے نلوک کے باعث نبویں اور رسولوں کی بشریت کا انکار کر دیتے ہیں۔ گویا غیادی طور پر مرض وی ہے کہ بشریت اور نبوت و رسالت میں لوگوں نے بعد اور تفاصیل محسوس کیا اور اس سبب سے ایک جانب مانکروں اور کافروں نے رسول کی بشریت کی بنیاد پر اس کی رسالت کی غنی کر دی اور اس کی دعوت کو قبول کرنے سے انکار کر دیا اور دوسری جانب غالی امتنیوں نے رسولوں کی رسالت کی بنیاد پر ان کی بشریت کا انکار کر دیا۔ یہاں تک کہ بعض

انبیاء و رسول کو خدا کا بینا قرار دے کر الوبیت میں شریک کر دیا گیا۔ جیسے یہود کے ایک گروہ نے حضرت عزیز علیہ السلام کو خدا کا بینا قرار دیا اور پال کے صحیحی نے تمدنی کر دی کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو خدا کا مصلی بینا قرار دے کر مستقل تسلیث ایجاد کر لی۔ گویا ذہنی مرض اور گمراہی ایک ہی ہے۔ البتہ اس کے ظہور کی شکلیں مختلف ہیں۔ یعنی رسولوں کی موجودگی میں بشریت کی بنیاد پر رسالت کا انکار اور بعد میں رسالت کی بنیاد پر بشریت کا انکار।

### وقوع قیامت کا پُر زور اثبات

اس کے بعد ایمان بالآخرۃ یا ایمان بالعاد کا بیان شروع ہوتا ہے، اور ساتویں آیت اسی مضمون پر مشتمل ہے۔ ایمان بالآخرۃ کی عقلی اور منطقی اساس تو ایمان بالله کے ضمن میں تیسری آیت کے آخری میں "وَالْبَيْهُ الْمَصِبِيرُ" کے الفاظ مبارکہ میں قائم کردی گئی تھی۔ اب یہاں بڑی فصاحت و بلاغت اور بڑے شدائد کے ساتھ ایک آیت میں اس کے انکار کی پر زور نفی اور اس کے وقوع کا نایاب تأکیدی اثبات کر دیا گیا۔ چنانچہ ارشاد وہ تھا ہے : ﴿زَعَمَ الظَّالِمُونَ كَفَرُوا أَنَّ لَنْ يُبَعَّثُوا﴾ "معاذطہ ہو گیا ہے ان کافروں کو کہ ان کو دوبارہ اخہایانہ جائے گا۔" زعم کا لفظ اردو میں بھی بے بنیاد خیال کے معنوں میں مستعمل ہے۔ جیسے ہم کہتے ہیں کہ فلاں کو بڑا زعم ہے، یعنی اسے اپنے بارے میں مخالف ہے اور وہ اپنے آپ کو بست کچھ سمجھتا ہے، در انہایں کہ اس کی اصل دلیلیت کچھ نہیں ہے اور وہ بھض ایک خیال خام اور ایک بے بنیاد فلن میں جلا ہے۔ کفار اسی زعم اور خیال خام میں جلا سمجھ کر مرنے کے بعد ان کو دوبارہ اخہایانہ جائے گا۔ قرآن مجید میں کفار کے اس اعتراض اور استجواب کو بست سے مقامات پر مختلف الفاظ میں بیان کیا گیا ہے: اور خاص طور پر کسی سورتوں میں ان کے اس خیال خام کی نفی اور بعثت بعد الموت کے اثبات کے لئے آفاق دافض سے "فصل دلائل دیئے گئے ہیں۔ یہاں ان دلائل دیراہیں کے اعادے کی بجائے نبی اکرم ﷺ کو حکم دیا جا رہا ہے کہ : ﴿فَلْ يَكُنْ لَّكُمْ وَرَبِّيَ الْيَقِينُ إِذْ تُبَعَّثُونَ يَقْتَالُونَ إِيمَلْتُمْ﴾ "اے نبی! اکرم ﷺ کمہ دیجئے کیوں نہیں" اور مجھے اپنے رب کی قسم ہے، تم لازماً اٹھائے جاؤ گے، پھر تم نے (دنیا میں) جو کچھ کیا ہے وہ لازماً تمسار نے سامنے

رکھ دیا جائے گا۔ "اس اسلوب میں جوز و ر اور تاکید ہے اس کا صحیح اندازہ وہ لگا سکتے ہیں جو عربی زبان سے تحریزی بست واقفیت رکھتے ہوں۔ عربی زبان میں اس سے زیادہ تاکید کا کوئی اور اسلوب نہیں ہے کہ فعل مفارع سے پہلے لام مفتح اور آخر میں فونی مشتمل ہو۔ یہاں تاکید کا یہی اسلوب آیا ہے۔

اس آیت کے آخر میں ارشاد فرمایا : ﴿وَذِكْرَ عَلَى الْبَلْهِ بَيْسِرٍ﴾ "اور یہ چیز اللہ پر بست آسان ہے۔" یعنی بظاہر تمیں بست مشکل معلوم ہو رہا ہے لیکن جب اللہ کو مان لیا جائے اور یہ بھی تسلیم کر لیا جائے کہ وہ ہر چیز پر قادر ہے تو اس استحقاق کی مُجْمَعَش کہاں باقی رہتی ہے؟ جس قادر مطلق نے پہلے پیدا کیا تھا اس کے لئے دوبارہ پیدا کرنا بست آسان ہے۔

جیسے کہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے اس آیت مبارکہ میں کوئی عقلی استدلال یا منطق دلیل موجود نہیں ہے بلکہ یہاں دراصل خطابی اور اذعانی دلیل کا اسلوب ہے۔ یعنی نبی اکرم ﷺ سے فرمایا جا رہا ہے کہ آپ پورے نعم و وُثُقَ کے ساتھ اللہ کی قسم کھا کر اور اپنے رب کی شادوت پیش کرتے ہوئے ان مکرین سے کہہ دیجئے کہ "ایسا لازماً ناہو کر رہے گا اور تم لازماً حاصل ہے کے لئے دوبارہ انخواصے جاؤ گے۔" زیادہ گھرائی میں غور کیا جائے تو نظر آتا ہے کہ یہاں دراصل نبی اکرم ﷺ کی یہت و شخصیت کا وزن بطور دلیل پیش کیا جا رہا ہے کہ غور کر دکر یہ کون کہہ رہا ہے اور کس کی زبان مبارکہ سے یہ کلمات ادا کرائے جا رہے ہیں اس کی یہت اور اخلاقی کا عالم کیا ہے اس کی صداقت و امانت کے بارے میں تمہاری متفقہ رائے کیا ہے اور "الصادق" اور "الامین" شخص ہے جو قسم کما کر بعثت بعد الموت کی خبر دے رہا ہے اور پورے نعم و وُثُقَ کے ساتھ دے رہا ہے۔ یعنی وہ فلسفیوں کی طرح یہ نہیں کہ رہا کہ میرا ممکن یہ ہے یا میرا خیال یہ ہے یا میری عقل یہ حکم لگاتی ہے یا مجھے ایسا محسوس ہوتا ہے بلکہ پورے نعم و وُثُقَ کے ساتھ خبر دے رہا ہے کہ ایسا ہو کر رہے گا۔ گویا یہ فلسفیانہ کلام نہیں ہے کہ جس میں کسی شک و شبہ کا امکان ہو بلکہ اللہ کا کلام ہے جو رسول ﷺ کی زبان سے ادا ہو رہا ہے۔ لہذا اس میں شبہ کا ذر اسائی گی شایبہ موجود نہیں امریز برآں رسولوں کا معاملہ حکم "ایمان بالغیب" کا نہیں ہوتا بلکہ انسیں

حیاتِ دنیوی ہی میں "ملکوت السُّرَاط وَالارض" یہاں تک کہ جنت اور درزخ کا مشاہدہ کرادیا جاتا ہے تاکہ وہ لوگوں کو احوالِ آخرت کی جو خبریں دیں تو اپنے ذاتی مشاہدہ اور معائشوں کی اساس پر اور کامل تحقیق و اذعان کے ساتھ دیں۔ پس معلوم ہوا کہ یہاں اگرچہ کوئی عقلی و مطلقی دلیل موجود نہیں ہے لیکن اس اسلوب بیان اور اس اندازِ کلام میں ایک بڑی علیم اذعانی و ایقانی دلیل مفسر ہے جس میں اصل وزنِ جناب محمد رسول اللہ ﷺ کی نورخ کے مانند روشن یہرتوں خصیت کا ہے۔ چنانچہ یہرتوں کی کتابوں میں ذکر موجود ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے جب کوہ صفا پر کمرے ہو کر اپنا پسلا دعویٰ و تلبیٰ خطبہ ارشاد فرمایا تو پسلے لوگوں سے دریافت کیا کہ تم نے مجھے کیا پایا؟ گویا پسلے ان سے اپنی اس صداقت، امانت اور دیانت کی تصدیق و توثیق کرائی ہے وہ بنت پسلے سے تسلیم کر چکے تھے، پھر دعوت پیش فرمائی۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ خالقین یہ سوچیں کہ جس شخص نے کبھی جھوٹ نہ بولا ہو، جس کا شعارتی صداقت و امانت ہو، جس نے کبھی کسی کو دھوکہ اور فریب نہ دیا ہو، کیا وہ اللہ پر جھوٹ باندھنے لگ جائے گا اکیا وہ پوری نوع انسانی کو فریب دینے پر آمادہ ہو جائے گا اپس حضور ﷺ کی یہی یہرتوں و کردار اور آپؐ کا یہی اخلاقی حسنہ سورۃ التغابن کی ساقتوں آیت کے پس منظر میں بطورِ دلیل پہنچا ہے۔

نبی اکرم ﷺ کی دعوت کے ابتدائی دور کا ایک خطبہ بھی ملتا ہے جسے "نوح البلاغہ" میں نقل کیا گیا ہے اور جس میں بالکل وہی انداز وہی اسلوب، فحاحت و باغثت کا وہی معیار اور خطابات کی وہی شان ہے جو اس آیت مبارکہ کا طراز امتیاز ہے۔ حضور خود بھی اس کے مدعا ہیں کہ "أَنَا أَفْصَحُ الْعَرَبَ" یعنی "میں عرب کا فصح ترین انسان ہوں" اور واقعہ یہ ہے کہ آپؐ کا یہ خطبہ اس دعویٰ کی بست بڑی دلیل ہے۔ ارشاد فرمایا:

إِنَّ الرَّاِيَةَ لَابْكِتَذَبُّ أَهْلَهُ، وَاللَّهُ لَوْ كَذَبَتُ النَّاسَ  
حَمِيعًا مَا كَذَبْتُكُمْ، وَلَوْغَرَزَتُ النَّاسَ حَمِيعًا  
مَا غَرَزْتُكُمْ - وَاللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ إِنِّي لِرَسُولِ اللَّهِ  
إِلَيْكُمْ خَاصَّةٌ وَإِلَيَّ الْأَيْمَانُ كَافَّةٌ - وَاللَّهُ لَنَمُؤْمِنُ كَمَا  
نَسَمُونَ، نُهُّ لَنُبَعْثَثُ كَمَا نَسْبَقُ فِي ظُلُونَ، ثُمَّ لَنُحَاسِبُنَّ

بِمَا تَعْمَلُونَ، ثُمَّ لَتُحْزَوْنَ بِالْأَخْسَانِ إِحْسَانًا وَبِالشُّرِّ  
شُرِّهِ، وَإِنَّهَا لَجَنَّةٌ أَبْدَأَهُ الْأَنَارُ أَبْدَاهُ))

"لوگو ا تم جانتے ہو کہ رائد (قافلہ کا رہبر رہنماء) اپنے قافلے کو کبھی دھوکہ نہیں دیتا۔ اللہ کی حرم اگر (بفرض حال) میں تمام انسانوں سے جھوٹ کہ سکات بھی تم سے کبھی نہ کتا اور اگر تمام انسانوں کو فریب دے سکات بھی تمہیں کبھی نہ دیتا۔ اس اللہ کی حرم جس کے سوا کوئی اذ نہیں امیں اللہ کا رسول ہوں تمادی طرف خصوصاً در پوری نوع انسانی کی طرف عموماً۔ اللہ کی حرم ا تم سب یقیناً مر جاؤ گے جیسے (روزانہ) سو جانتے ہو، پھر یقیناً اخمانے جاؤ گے جیسے (ہر چیز) بیدار ہو جانتے ہو۔ پھر لازماً تمارے اعمال کا حساب کتاب ہو گا اور پھر لازماً تمہیں بدلتے گا، اچھائی کا اچھا اور براہی کا براہی۔ اور وہ جنت ہے یہیں کے لئے یا آگ ہے دائیٰ"

اب تک کے مطالعے پر ایک نگاہ بازگشت ذات نے سے معلوم ہوتا ہے کہ سات آیات میں ایمانیاتِ ملائیں یعنی توحید، رسالت اور آخرت کا بیان ہو گیا۔ چنانچہ توحید اور صفاتِ باری تعالیٰ کے ضمن میں چار آیات، رسالت کے موضوع پر دو آیات اور آخرت یا معاد کے بارے میں ایک آیت دار ہوئی۔ ان ایمانیاتِ ملائیں بالخصوص ایمان بالآخرت کی منزد تشرع ایک خطبہ نبویؐ سے بھی ہمارے سامنے آگئی۔ اب اگلی یعنی آٹھویں آیت سے ایمان کی پرزور دعوت وی جاری ہے۔ چنانچہ ارشاد ہوتا ہے: ﴿فَامْسُوا بِاللَّهِ  
وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي أَنْزَلْنَا﴾ "پس ایمان لاذ اللہ پر اور اس کے رسول ﷺ پر اور اس نور پر جو ہم نے نازل کیا (یعنی قرآن مجید)"۔ ان الفاظ میں اول اللہ پر ایمان کی دعوت دی گئی اور پھر ایمان بالرسول کے ساتھ اس نور پر ایمان کو بھی شامل کر لیا گیا جو وحی اور کتاب کی صورت میں رسول پر نازل کیا گیا اور چونکہ بعد کی دو آیات (نمبرہ ۱۰۰) میں ایمان بالآخرت کی زور دعوت آرئی ہے لذا آیت نمبر ۸ کے اختتام پر ایک بار پھر اللہ کی صفت علم کا حوالہ دے دیا گیا کہ: ﴿وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ﴾ "اور جو کچھ تم کر رہے ہو اللہ اس سے باخبر ہے" (یعنی وہ تمہاری ہر حرکت ہر ہر عمل اور ہر ہر فعل ہی نہیں، تمہاری نیتوں اور ارادوں سے بھی باخبر ہے۔ یہاں تک کہ تمہارے تحت الشور اور لا شور بھی اس پر بالکل عیاں ہیں)

## ہار اور جیت کے فیصلے کا دن

اکلی دو آیات (۱۰، ۹) میں پھر ایمان بالآخرت کا بیان ہے۔ اس سے قبل آمہ نبیرے میں بھی ایمان بالآخرت کے اولین اور اہم ترین جزو یعنی بحث بعد الموت کا اثبات نمایت پر زور انداز میں ہو گیا ہے۔ اب ان دو آیات میں اولاً آخرت کی اصل حقیقت اجنباء کی گئی یعنی قیامت کا دن ہی ہار اور جیت اور کامیابی و ناکامی کے اصل فیصلے کا دن ہے۔ خواں دن کامیاب قرار پائے گاوی حقیقت کا سیاپ ہو گا اور جو اس روز ناکام قرار دے دیا گیا وہ اصل ناکام ہو گیا۔ گویا جو اس دن جیتا اور جیتا اور جو اس دن ہار اور جیت ہار ॥ چنانچہ ارشاد ناکام ہو آتے ہیں : ﴿بِيَوْمٍ يَسْجُمُ كُلُّ أَنْفُسٍ لِيَوْمٍ الْحِجْمِيْعِ ذَلِكَ يَوْمُ التَّغَابِنِ﴾ "وہ دن کہ جس دن وہ (اللہ) تمیس جمع کرے گا جمع ہونے کے دن (یعنی یوم قیامت) وہی ہے ہار اور جیت کے فیصلے کا اصل دن" ۔ — "تغابن" ہما ہے لفظ "غبن" سے۔ غمن کا لفظ ہمارے یہاں اردو میں بھی مستعمل ہے، یعنی کسی کو نقصان پہنچانا، کسی کا مال دبالتا، مالک کی اجازت اور اس کے علم میں لائے بغیر اس کے مال میں تصرف کر لینا، یہ تمام مفہوم لفظ غمن میں شامل ہیں۔ لیکن جب یہ لفظ باب تفاصیل میں "تغابن" کی صورت اختیار کرتا ہے تو اس میں مزید بست سے معانی و مطالب شامل ہو جاتے ہیں۔ تغابن کا لفظ اس کیفیت کو ظاہر کرتا ہے جو اس دنیا کے جملہ معاملات میں معلوم و معروف ہے۔ یعنی یہ کہ اس دنیا میں جو باہمی معاملات ہوتے ہیں ان میں ہر فرقہ چاہتا ہے کہ وہ دوسرے سے زیادہ سے زیادہ فائدہ اخراجے یا بالفائدہ مگر وہ سرے کو زیادہ سے زیادہ نقصان پہنچائے۔ زیادہ فائدہ کا کہ سے زیادہ سے زیادہ منافع حاصل کرے جبکہ خریدار کی خواہش بوجی کہ اسے داموں میں زیادہ سے زیادہ رعایت حاصل ہو۔ اسی طرح کاروبار دنیا کے ہر شعبے میں ایک دوسرے سے آگے نکلنے کی ایک دوڑ گئی ہوئی ہے۔ پس ایک دوسرے کو زیادہ سے زیادہ زک پہنچانے کی کوشش کا نام ہے "تغابن"۔ اس تغابن کا ایک ظہور تدوینی معاملات میں ہر آن ہو رہا ہے کہ کسی کی بیت ہو رہی ہے اور کسی کی ہار اور کسی کی کو نفع حاصل بورہ ہاہے اور کسی کو نقصان۔ لیکن اس دنیا کی ہار جیت بھی عارضی ہے اور نفع نقصان بھی عارضی۔ ہار جیت

کے فیصلے کا اصل دن یوم قیامت ہے۔ اس لئے کہ اس دن کی جیت بھی ابدي ہوگی اور ہماری بھی دائی ہوگی اور نفع بھی مستقل ہو گا اور نقصان بھی رائی ہو گا۔ اس کے لئے یہاں فرمایا گیا : "ذلیکَ يَوْمَ التَّفَاقِيْنَ "اصل میں تو ہاں جا کر کھلے گا کہ کون کیا تھا اور کس کی حقیقت کیا تھی اور کون پامراز ہوا اور کون نامراز اور ہمار کس کی بھی اور جیسے کس کی اری اس دنیا کی ہار جیت اور کامیابی و ناکامی تو یہ سب عارضی اور فانی ہیں۔ اصل تجھے و اصل ہاتھی یعنی اصل بیان شیٹ تو قیامت کے روز سامنے آئے گی!

آگے اسی ہار جیت اور کامیابی و ناکامی کی تفصیل بیان ہوتی ہے :

﴿ وَمَنْ يَمُونَ بِاللَّهِ وَيَعْمَلْ صَالِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّئَاتِهِ وَبُدْجَلَةٌ حَشَابٌ تَحْرِيْرٌ مِنْ تَحْنِيْهَا الْأَنْهَارُ خَالِدَيْنَ رِبَّهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ﴾ ۴۰

"تو جو اللہ پر ایمان رکھے گا اور عمل کرے گا بنتے اور درست اللہ اس سے اس کی برائیوں کو دور فرمادے گا اور رو اغل کرے گا اسے ان باتات میں جن کے دامن میں نہیاں بھتی ہوگی۔ جن میں وہ بیشہ بیشہ رہیں گے۔ لیکن ہے بڑی اور اصل کامیابی۔"

یہ جیت کی شرح ہو گئی۔ یعنی جنت میں داخلہ اور بیشہ کا ظور اگویا یہ ہے مستقل، واقعی اور حقیقی جیت اس کے بر عکس ہار کیا ہے؟ اسے آیت نمبر ۱۶ میں واضح فرمادیا گیا :

﴿ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِاِيْمَانِنَا اُولُوْكُ اَصْحَابِ النَّارِ خَالِدَيْنَ فِيْهَا وَلِيْسَ الْمُصِيرُ ﴾ ۴۰

"اور جن لوگوں نے انکار کیا اور ہماری آیات کو جھٹا لایا وہ آگ والے ہیں؛ جس میں وہ بیشہ رہیں گے اور وہ بستی بر المکانہ ہے۔"

اس موقع پر ایک اور ضروری بات بھی سمجھ لئی چاہئے۔ وہ یہ کہ قرآن مجید میں جہاں کفر اور بکذب و بدنوں جرائم کا ذکر ساتھ ساتھ ہوتا ہے، وہاں کفر اس کیفیت کو ظاہر کرتا ہے کہ اللہ کی معرفت کی جوشاد میں انسان کی اپنی نظرت اور اس کے اپنے باطن میں خضر ہیں، انسان ان کو بدارے، چھاپا رے اور انہیں بروئے کارنے آنے والے۔ اور بکذب اس کے اوپر وہ راجم ہے کہ جب رسول آئے، "کتاب اتری" اور نور وحی نے حق کو بالکل

روشن اور مبرہن کر دیا تو اس نے اسے جھٹکا دیا۔ اس طرح دو جرم جمع ہو گئے۔ گویا کفر اور مکذب بالکل ہم معنی انہیں ہیں بلکہ "ظُلْمَاتٌ بِعَظُمَهَا فَوْقَ بَعْيَضٍ" کے مددانی خلم پر مزید خلم اور ایک جرم پر دوسرے کے اضافے کے متراوف ہیں۔

### خلاصہ مباحثہ

سورۃ التغابن کے پہلے روکوں کی مختصر تشریح و توضیح ختم ہوئی۔ اس روکوں میں سب سے پہلے اللہ کی ہستی، اس کی توحید اور اس کی صفات مکال پر آیا ہے آفاقت کی شادت کو اس پیرائے میں بیان کیا گیا ہے کہ آسمانوں اور زمین میں جو کچھ ہے، اللہ کی تسبیح کر رہا ہے۔ اور پھر اس کی جلالتی شان اور اس کی بعض صفات مکال خصوصیات درست اور علم کا بیان ہوا۔ پھر رسالت کے ذیل میں رسولوں کی مکذبیت کرنے والی قوموں کے عذابِ الہی سے بلاک ہونے کا بیان بھی آکیا اور رسالت کے باب میں ان کی اصل گرامی کی نشاندہی بھی کردی گئی کہ انہوں نے بشریت اور نبوت و رسالت کو ایک دوسرے کی خدمت خیال کیا۔ اس کے بعد منکریں بعثت بعد الموت کی شدت کے ساتھ تردید اور بعثت بعد الموت، حشر و نشر اور جزا و سزا کا بیان اور اس حقیقت کی وضاحت ہوئی کہ اصل ہار جیت اور کامیابی و ناکامی کا فیصلہ قیامت کے دن ہو گا۔ ساتھ ہی اللہ تعالیٰ، رسول ﷺ اور قرآن مجید پر ایمان کی پر زور دعوت بھی آگئی۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو حقیقی ایمان فیصل فرمائے، ہمارے قلوب و ازہان کو ایمان کے حقیقی نور سے منور فرمائے اور ہمیں آخرت کی فوز و فلاح سے بھروسہ فرمائے۔ آمین یا رب العالمین ۱

صفحات مگر شستہ میں سورۃ التغابن کے پہلے روکوں کا مطالعہ مکمل ہو چکا ہے۔ چنانچہ اس روکوں کی کل دس آیتوں میں سے پہلی سات آیات میں ایمانیات مکال پر یعنی توحید، معما و اور رسالت کا بیان بھی ہو چکا ہے۔ اور ایکہ تمن آیات میں ایمان کی نہایت مؤثر اور زور دار دعوت بھی آچکی ہے۔ اس روکوں کے مضمون کی تقسیم و ترتیب کے ضمن میں ایک نہایت صیمن توازن ہمارے سامنے آتا ہے، اور وہ یہ کہ جہاں ایمان کے بیان میں چار آیات توحید کے لئے وقف ہیں اور رسالت اور معما و دنوں کو تمن آیات میں سمولیا گیا ہے،

دہاں دعوتِ ایمان کے ضمن میں تو حیدر سالت پر ایمان کی دعوت صرف ایک آیت میں آگئی ہے، جبکہ ایمان بالآخرت کے لئے نہ صرف یہ کہ دونہایت عظیم اور پُر جلال آیات کیلتا وقف ہیں بلکہ اس کا ذکر ضمنی طور پر تو حیدر سالت پر ایمان کی دعوت والی آیت کے اختتام پر بھی موجود ہے۔ اور اس کا سبب وعی ہے جس کی جانب اس سے قبل بھی اشارہ کیا جا چکا ہے، یعنی یہ کہ اگرچہ علمی اور نظری اعتبار سے اصل ایمان "ایمان بالله" ہے لیکن عمل اعتبار سے سب سے زیادہ موثر ایمان "ایمان بالآخرت" ہے۔ اس عکسی ترتیب کا ایک اضافی فائدہ یہ ہوا کہ چونکہ دوسرے رکوع میں ایمان کے عملی تقاضوں کا بیان آرہا ہے لہذا اپلے رکوع کے اختتام پر ایمان بالآخرت کی نہایت موثر تاکید اس کے لئے حد و درجہ مناسب تسمید ہیں گی ।

## ایمان کے پانچ بنیادی لوازم

اب ہم اللہ کے نام سے دوسرے رکوع کا مطالعہ شروع کرتے ہیں۔ یہ رکوع آنحضرتیات پر مشتمل ہے، جن میں سے پہلی پانچ آیات میں ایمان کے پانچ بنیادی نتائج کا ذکر ہے اور باقیہ تین آیات میں ان عملی تقاضوں کو بالفعل ادا کرنے کی تاکیدی دعوت۔ لہذا اپلے ہم ابتدائی پانچ آیات کا مطالعہ کرتے ہیں، جن کا من درسلیں درود اور ترجمہ حسب ذیل ہے :

﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُّصِبَّةٍ إِلَّا يَأْذِنُ اللَّهُ، وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ  
بَهِدٍ فَلَبَّهُ، وَاللَّهُ يُكَلِّمُ شَبَّئِ عَلِيِّمٍ ۝ وَأَطِيعُوا اللَّهَ  
وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ، فَإِنْ تَوَلَّْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا  
الْبَلْغُ الْعُبَيْدِ ۝ اللَّهُ لِلَّهِ الْأَمْوَالُ وَعَلَى اللَّهِ فَلِيَسْوَى كُلُّ  
الْعُوْمَشُونَ ۝ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ  
وَأَوْلَادِكُمْ عَدُوًّا لَّكُمْ فَاحذَرُوهُمْ، وَإِنْ نَعْفُوا  
وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۝ إِنَّمَا  
أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ، وَاللَّهُ عِنْدَهُ أَحْرَجٌ عَظِيمٌ ۝﴾

(آیات ۱۱-۱۵)

”نہیں تازل ہوتی کوئی میبیت بگرائی کی اجازت سے ..... اور جو کوئی اللہ پر ایمان رکھتا ہے اللہ اس کے دل کو بُدایت دیتا ہے اور اللہ ہر چیز کا علم رکھنے والا ہے۔ اور اطاعت کرو اللہ کی اور اطاعت کرو (اس کے) رسول ﷺ کی۔ پھر اگر تم نے روگردانی کی تو جان رکھو کہ ہمارے رسول پر تو صرف معاف صاف پہنچادینے کی ذمہ داری ہے۔ اللہ وہ ہستی ہے جس کے سوا کوئی معبود نہیں ہے۔ پس امیں ایمان کو اسی پر بھروسہ کرنا چاہئے۔ اے امیں ایمان! تمہاری یہ یوں اور تمہاری اولاد میں سے بعض تمہارے دشمن ہیں ہم ان سے فتح کر رہو، اور اگر تم معاف کر دیا کرو اور چشم پوشی سے کام لو اور بخش دیا کرو تو یہ بخوبی بخشنے والا زخم فرمائے والا ہے۔ بلاشبہ تمہارے مال اور تمہاری اولاد (تمہارے حق میں) افتادہ ہیں، اور اصل اجرۃ اللہ ہی کے پاس ہے۔“

جیسا کہ اس سے قبل عرض کیا جا پکا ہے کہ اس سورہ مبارکہ کے دوسرے رکوع میں جو آیات شامل ہیں ان میں نہایت جامیعت کے ساتھ ایمان کے مفہومات و مصنفات، صفات و مقدرات، اور ثرات و نتائج کا ذکر ہے۔ گویا ان صفات کو کھو لگایا ہے جو ”ایمان“ میں بالکل اسی طرح بخشنی ہیں جیسے تم کی عین خلی میں آم کا پورا درختِ بالغ (in potential) موجود ہوتا ہے اس لئے کہ ”ایمان“ ایک خاص با بعد الطبیعیاتی فکر کا عنوان ہے جس سے انسان کا ایک خاص زاویہ نظر بناتا چاہئے اور انسان کے انداز فکر میں ایک مخصوص تبدیلی پیدا ہوئی چاہئے اور زاویہ نکال، اور طرز فکر کی اس تبدیلی کے نتیجے میں اس کی پوری زندگی میں ایک انقلاب آ جانا چاہئے۔ اگر یہ انقلاب بالفعل رونما نہیں ہو تو اس کا صاف مطلب یہ ہو گا کہ ابھی ایمان کا اقرار صرف نوکِ زبان تک محدود ہے اور اس نے انسان کی فکر میں جزیں نہیں پکڑیں۔ اس بات کو اس مثال سے نہایت آسانی کے ساتھ سمجھا جاسکتا ہے کہ ایک تو ایسا نہ مُذکور رفت ہو تا ہے جس میں نہ پہنچتے ہو تے ہیں نہ پھول نہ پھل۔ اور ایک ایسا سر بزو شاداب اور بار آور مُثمر رفت ہو تا ہے جس میں خوبصورت سپتے بھی ہیں اور حسین و لفربیب پھول یا بیٹھے اور فرشت بخشی پھل بھی۔ تو ”معاوا اللہ“ ایمانِ حقیقی کسی نہ مذکور رفت کے ماند نہیں ہو تا بلکہ ایک سر بزو شاداب اور مُثمر بار آور رفت کے مثابہ ہوتا ہے۔ چنانچہ جب ایمان افرا رجیل اللسان سے آگے بڑ کر

نصدیق بالقلب کی صورت اختیار کرتا ہے اور دل میں راجح ہو جاتا ہے گویا جب انسان کا باطن نورِ ایمان سے منور ہو جاتا ہے تو اس کے اثرات اور اس کے ثمرات و نتائج انسانی شخصیت میں لازماً ظاہر ہوتے ہیں۔

اس بات کو یوں کہہ لیجئے کہ اگر کوئی شخص سلبِ الفطرت ہے گویا اس کے قلب کی زمین صاف ہے تو جب اس میں ایمان کا نیچ جسنا اور پھینکنا اور نشوونما پاتا ہے تو وہ رفتہ رفتہ ایک تناور درخت کی محل احتیار کر لیتا ہے۔ اس درخت میں خوبصورت پتے بھی لکھتے ہیں اور حسین و جیل پھول بھی جودوت آنے پر خوش زانقة اور رسلے پھلوں کی صورت اختیار کر لیتے ہیں۔ ایمان کے اس شجرہ طیبہ پر جن ثمراتِ طیبات کاظمہ ہو تا ہے ان میں سے پانچ کا ذکر ان پانچ آیات میں ہے۔ یعنی (۱) تسلیم و رضا (۲) اطاعت و انتیار (۳) توکل و اعتماد (۴) ان خطرات سے تنہی اور چوکس دچوکنارہ تا جو علاائق و نیوی خصوصاً یہ یوں اور اولاد کی فطری محبت کے پردے میں انسان کے دین و ایمان اور آخرت و عاقبت کے لئے بالغہ مضر ہوتے ہیں اور (۵) ماں و اولاد کے بارے میں آگاہ رہنا کہ یہ امتحان اور آزمائش کے ذریعہ ہیں!

الغرض اگر کسی انسان کے دل میں ایمان حقیقی راجح ہو جائے اور اس سے اس کا باطن منور ہو جائے تو اس کے نتیجے میں اس کی پوری شخصیت میں ایک تغیر اور انقلاب واقع ہو جاتا ہے جیسا کہ علامہ اقبال نے فرمایا۔

چوں بجان در رفت جان دیگر شود

جان چوں دیگر شد جان دیگر شود

حضرت علامہ نے تیہ بات قرآن مجید کے بارے میں کہی ہے، لیکن چونکہ قرآن فرعِ ایمان ہے لہذا ایسی بات ایمان کے بارے میں کہی جا سکتی ہے کہ جب ایمان انسان کے باطن میں سراست کر جاتا ہے تو اس کے باطن میں ایک انقلاب آ جاتا ہے "اس کی سوچ بدلتی ہے، اس کا نقطہ نظر تبدیل ہو جاتا ہے، اس کا ذرا ویہ نگاہ بدلتی ہے، اس کی اقدار تبدیل ہو جاتی ہیں۔" الغرض اس کی پوری سیرت و شخصیت اس کا ہر فعل و عمل اس کی پسند و ناپسند کا معیار

اور اس کی سی دو جمد کا رخ سب بدل کر رہ جاتے ہیں اور فی الواقع ایک بالکل نیا انسان وجود میں آ جاتا ہے۔ علامہ اقبال کے محوالہ بالا شعر کا دوسرا مصروف بہت معنی خیز بلکہ ذوقمنی ہے، اس لئے کہ اس میں جہاں ایک جانب اس حقیقت کی طرف اشارہ ہے کہ جب انسان میں یہ باطنی تبدیلی آ جاتی ہے تو اس کے لئے تو گل جہاں ہی تبدیل ہو جاتا ہے، وہاں اس عظیم حقیقت کی جانب بھی راہنمائی موجود ہے کہ افرادِ نوئی انسانی کا یہ باطنی انقلاب یہ ایک عالمی انقلاب کا پیش خیزہ بتاتا ہے ।

سورہ النغاب کی جو پانچ آیات اس وقت زیرِ مطابعہ ہیں، ان میں اللہ تعالیٰ نے نہایت مجزئ نما اسلوب میں ان پانچ نیادی تبدیلیوں کی نشاندہی کر دی ہے جو ایمان کے نتیجے میں انسان کے نقطہ نظر، اس کے اندازِ فکر اور اس کے عملی روایتے اور روش میں نمایاں اور ظاہر ہو جانی چاہئیں۔ اس طرح ان آیات کے ذریعے ہمیں ایک کسبیٰ میاہ ہو جاتی ہے جس پر اپنے ایمان کو پر کھے سکیں۔ چنانچہ اگر یہ اثرات و ثمرات نماری شخصیتوں میں ظاہر ہو گئے ہوں تو ہمیں اللہ کا شکر ادا کرنا چاہئے کہ ایمانِ حقیقی کافیور ہمارے دلوں میں موجود ہے اور اگر یہ ظاہر نہیں ہو رہے ہیں تو ہم کو یا یہ ایک تنبیہ ہے کہ ہمیں سوچنا چاہئے کہ ہم کمیں ایمانِ حقیقی کی روشنی سے محروم تو نہیں ہیں!

ایمان کے پانچ اساسی ثمرات کا بیان ان آیات مبارکہ میں جس تکمیلہ ترتیب کے ساتھ ہوا ہے اس کے صحیح فہم و شعور کے لئے پہلے اس حقیقت کو ذہنِ نشین کر لیں کہ اولاً ہر انسان اپنی انفراودی حیثیت میں انسانی معاشرے کی مکمل اکائی کا درجہ رکھتا ہے اور ثانیاً اس کا اپنے معاشرے اور ماحول کے ساتھ گمراہی و تعلق ہوتا ہے۔ پھر ایک فرد کی حیثیت سے بھی انسان کی شخصیت کے دو رُخ ہیں۔ یعنی ایک تو وہ خارجی حالات و واقعات اور تغیرات و حوادث ہیں جو اس پر اثر انداز ہوتے ہیں اور دوسرے وہ افعال و اعمال ہیں جو اس کے اعضاء و جوارج اور فی الجملہ پورے وجود سے "صادر" ہوتے ہیں۔ اسی طرح ہر فرد اپنے گردو پیش اور معاشرے و ماحول سے دو قسم کے بندھنوں میں بندھا ہوا ہے ایک علاقتِ دنیوی اور دوسرے مال و اسبابِ دنیوی جنہیں علامہ اقبال مرحوم نے نہایت خوبصورتی سے اس شعر میں سہو دیا ہے کہ۔

یہ مال و دولتِ دنیا، یہ رشتہ و پیوند  
تمن و نام و مکان، لا اللہ الا اللہ

پھر دو آیات میں انسان سے صادر ہونے والے اعمال و افعال کے خصیں میں دو پیلوؤں سے ایمان کے اثرات کا بیان ہے — اور آخری دو آیات میں ”مال و دولت دنیا“ اور ”رشتہ و پیوند دنیا“ کے خصیں میں ایک مومن کے نقطہ نظر کو واضح کیا گیا ہے۔

### ۱۔ تسلیم و رضا

سب سے پہلی بات مصالح و نبوی کے بارے میں فرمائی گئی۔ فرمایا : ﴿هُمَا أَصَابَ  
مِنْ مُّؤْسِبَةٍ لَا يُرِيدُنَّ اللَّهَ بِهِ﴾ ”نہیں باز ہوتی کوئی مصیبت مگر اللہ کی اجازت  
سے۔“ آیت کے اس چھوٹے سے نکلوے میں معانی و مفہوم کا ایک خزینہ پہنانے ہے۔ اس  
کی تقدیر سے تشریع و توحیح کی جائے تو یہ بھی کہ اگر تم ایک علیم اور حکیم اللہ کو مانتے ہو کہ  
۱۱۰ ہر چیز بر تدرست بھی رکھتا ہے اور یہ بھی تسلیم کرتے ہو کہ دی اس کائنات کا عمل عکران  
ہے اور اس کے اذن کے بغیر ایک پتہ تک نہیں مل سکتا تو اس کا لازمی اور منطقی نتیجہ یہ ہے  
کہ کوئی مصیبت کوئی تکلیف کوئی نقصان کوئی حادث کوئی ہوت کوئی افتادہ اور کسی بھی  
قسم کے خوشنگوار و اتفاقات، جو اشتراک ذن خداوندی کے بغیر، ارادا، ظہور پر نہیں میں ہو سکتے  
— اب جو چیز اس اللہ کے اذن سے ہو جو سمجھ بھی ہے اور بصیر بھی علیم بھی ہے اور خبیر  
بھی اور ان سب پر مستزاد کامل حکیم بھی تو اس پر شکوہ و شکایت کیسی اور اس پر دل میں  
نکدر کیون؟ واضح رہے کہ یہاں اس صورتہ اور ملال کی بات نہیں ہو رہی جس کا نوری اور  
غیر اختیاری اثر طبیعت پر ہوتا ہے بلکہ یہاں اس حقیقت کی جانب رہنمائی ہو رہی ہے کہ  
بندہ مومن کا قلب خوشنگوار و اتفاقات و حادث سے کوئی مستقل نگائز قبول نہیں کرتا۔  
چنانچہ نہ اس کی زبان پر مغلہ اور شکوہ آتا ہے اور نہ یہ اس کے دل میں اپنے رب کی جانب  
سے کسی بدگمانی کا شایب پیدا ہوتا ہے بلکہ ان مصالح و آلام پر بھی اس کا رَّ عمل بالکل وہی  
ہوتا ہے جو اس مصرعے میں یہاں ہوا کہ ہرچہ ساقی نما ریخت میں الطاف است (میرے  
ساقی نے میرے پیانے میں جو بھی ڈال دیا ہے وہ سراہ اس کا لطف و کرم ہے اس لئے کہ

توحید پر ایمان کالازی تقاضا ہے کہ انسان کو یہ یقین ہو کہ جملہ واقعات و خواص خواہ وہ اس عالمِ اسباب و معلل کے کتنے ہی طول طویل سلسلے کے نتیجے میں ظہور پذیر ہو رہے ہوں چونکہ ان جملہ اسباب و معلل کا آخری سراللہ کے ہاتھ میں ہے لہذا مستبِ حقیقی اور موثر حقیقی اس کے سوا اور کوئی نہیں۔ لہذا ان خواص دنیوی پر ایک بندہ مومن کاروں مل بی ہو ناچاہئے کہ اگر یہ رسم رب کو یہی مظہور ہے تو میں بھی اس پر راضی ہوں۔ اسی کو مقامِ تسلیم درخاکتے ہیں جس کے پارے میں علامہ اقبال نے کہا ہے۔

بروں کشید زیجاکِ ہست و بود مرا

چے عقدہ با کِ مقامِ رضا کشور مرا

یعنی اس مقامِ رضا نے میرے کیسے کیے عقدے عل کر دیئے کہ میں اس پیغام تاب سے بالکل نجات پا گیا کہ ایسا کیوں ہے اور ویسا کیوں نہیں ہے اور یہ کیوں ہوا وہ کیوں نہ ہوا؟ چنانچہ اسی کا ذکر ہے آیت کے بقیہ حصے میں کہ : ﴿فَوَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قُلْبَهُ وَاللَّهُ يَهْدِ كُلَّ شَيْءٍ بِعِلْمِهِ﴾ اور جو کوئی اللہ پر ایمان رکھتا ہے "اللہ اس کے دل کو بد ایت دیتا ہے" اور اللہ ہر چیز کا علم رکھنے والا ہے۔ یعنی جب انسان قلبی ایمان و یقین کے نتیجے میں اس حقیقتِ نفس الامری کا اور اس کا حاصل کر لیتا ہے کہ اس کائنات اور عالمِ اسباب و معلل میں جو کچھ ہو رہا ہے وہ اذنِ خداوندی سے ہو رہا ہے تو اللہ اس کے دل کو تسلیم درخاکی برائیت بخشتا ہے اور اسے قلبی اطمینان و سکون کی دولت سے فواز تاہے۔ اور جب انسان اس مقامِ تسلیم درخاک پہنچ جاتا ہے تو اس کے احساسات فی الواقع یہ ہو جاتے ہیں کہ مجھے بھی یہ پسند ہے جو میرے رب نے میرے لئے پسند کیا ہے وہ میرا مولی ہے، آقا ہے، پروردہ گجر ہے، خالق والک ہے اور مزید بر آن میرا خیر خواہ ہے، نبو میری مصلحتوں کو مجھ سے زیادہ جانے والا ہے — لہذا مجھے اس کا برف نصہ برسو جسم قبول ہے۔ گویا اُندر

"سر تسلیم خم ہے جو مزاجِ یار میں آئے"

بلکہ اس سے بھی بڑا کریہ کہ

نہ شود نصیبِ دشمن کہ شود ہلاکِ تیغت

میر دستاں سلامت کہ تو نجھر آزمائی

جب کسی بندہ سومن کے دل میں رامنی برخانے رب ہونے کی یہ بیفت پیدا ہو جاتی ہے تو اسے سیکھنے والوں سے نجات مل جاتی ہے، اور ان کے نماں خانہ قلب میں نہ حزن و ملال مستقل طور پر ڈیرہ ڈال سکتے ہیں، نہ صرتوں کے الاوے سکتے ہیں اور نہ ہی اسے گواؤں ٹسم کی محرومیوں اور دل سکھنے والوں کے اس کرب سے سابقہ پیش آتا ہے جو بسا اوقات اختالِ زہنی کا سبب بنتا ہے اور اگر شدت اختیار کر جائے تو خود کشی تک پر منجھ ہو جاتا ہے۔

### ۳۔ اللہ اور رسول کی اطاعت

اب آئیے دوسرے رخ یعنی ان افعال و اعمال کی طرف جو ہم سے صادر ہوتے ہیں اور ان میں سے بھی اصلًا جو ہمارے ارادے کے تابع ہیں۔ اس لئے کہ ہمارے جسم کے بہت سے اعضاء تو وہ ہیں جو اپنے فطری و خائنِ از خود ادا کرتے رہتے ہیں اور ان کے فعل میں ہمارے شعور اور ارادے کا داخل نہیں ہوتا۔ ایسے غیر ارادی افعال کے ضمن میں ظاہر ہے کہ ہماری کوئی اخیانی مسولیت نہیں ہے۔ لیکن ہماری ذمہ داری کی اصل بائیک ذور جن ارادی اور اختیاری افعال و اعمال سے مبارت ہے ان کے ضمن میں ایمان کا جوازی تجویز نکلنا چاہئے اس میں مقدم تریں ہے ہے اطاعت ۔۔۔ یعنی یہ کہ ہمارے اعضاء و جوارج سے کوئی عمل اللہ کے حکم کے خلاف صادر نہ ہو، اس لئے کہ اگر ہم اللہ پر ایمان لانے کے مدعی ہیں اور ہم نے ولی یقین کے ساتھ اللہ کو مانا ہے تو ہم پر لازم اور واجب ہے کہ ہم کوئی کام اور کوئی حرکت ایسی نہ کریں جس سے اللہ کا کوئی حکم نوثاہو یا اس کی نافرمانی کا ارتکاب ہو آتا ہو۔ چنانچہ ہماری زبان سے کوئی ایسا لفظ نہ نکلے جو اللہ کو مانند ہو اور ہمارے ہاتھ پاہوں کسی ایسے کام کے لئے حرکت میں نہ آ جائیں جو حکمِ خداوندی کے خلاف ہو۔ پھر معاملہ صرف اللہ کا نہیں بلکہ اس کے رسول کا بھی ہے۔ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی ہدایت ہر انسان کے پاس براہ راست نہیں بھیجی۔ اس دنیا میں ہدایتِ ربیٰ کا ذریعہ رسول ہوتے ہیں، لہذا اللہ کی اطاعت اس کے رسول کے واسطے ہے یہ نہیں ہے۔ چنانچہ اطاعت کے باب میں اللہ اور اس کا رسول باہم اس طرح جمع ہیں گویا وہ ایک وحدت ہیں۔ لہذا انکی آیت کے پہلے حصہ میں ارشاد ہوا: ﴿وَأَطِّبُوا إِلَهَ وَأَطِّبُوا الرَّسُولَ﴾ اور

اطاعت کرو اللہ اور اطاعت کرو (اس کے) رسول ﷺ کی" — گویا مدعیانِ ایمان سے مطالبہ کیا جا رہا ہے کہ جب تم نے ماہیہ اللہ اور اس کے رسول کو تو اس ایمان کا لازمی نتیجہ یہ نکلا چاہئے کہ تمہارے اعضا و جوارح سے جو بھی اعمال و افعال صادر ہوں، وہ سب کے سب اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت کے ساتھ میں ڈھلنے ہوئے ہوں۔ یہ ایمان کا دوسرا لازمی نتیجہ ہے۔

اطاعت کے حکم کے ساتھ یہ تنبیہ بھی فرمادی کہ : ﴿فَإِنْ تَوْلُوا فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ ۝﴾ "پھر اگر تم نے روگردانی کی (پینچہ موڑی، اعراض کیا) تو (جان رکھو کہ) ہمارے رسول پر تو صرف صاف صاف پہنچانے کی ذمہ داری ہے"۔ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی تعلیمات سے روگردانی اور ان کی محضہ بب سے اللہ تعالیٰ کا کچھ نہیں گزتا، انسان خود اپنی عاقبت خراب کرتا ہے اور آخرت میں سزا و عذاب کا مستوجب قرار پاتا ہے۔ اسی طرح رسول پر بھی سوائے صاف صاف پہنچانے کے اور کوئی ذمہ داری نہیں ہے۔ لہذا اگر رسول نے اپنی یہ ذمہ داری پوری کر دی ہے تو وہ آخرت میں سرخو ہوں گے۔ اس لئے کہ وہ تمہاری جانب سے جواب دنیس، تمہس اپنے اعمال و افعال کی خود جواب دی کرنی ہوگی، اپنے بھلے برے، اپنے نفع و نقصان اور اپنی کامیابی یا ناکامی کے ذمہ دار تم خود ہو گے।

### ۳۔ توکل علی اللہ

ہمارے وجود سے صادر ہونے والے افعال و اعمال کا ایک دوسرار خ بھی ہے۔ چنانچہ اس کو بھی یہاں واضح کر دیا گیا، ارشاد ہوتا ہے : ﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ، وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَبَرَّكُ الْمُؤْمِنُونَ ۝﴾ "اللہ ہی ہے وہ ذات جس کے سو اکوئی معبود نہیں، لہذا اہل ایمان کو صرف اللہ پر ہی بھروسہ رکھنا چاہئے!" یعنی ایمان کے نتیجہ میں ہمارا سارا بھروسہ 'سارا ایک'، سارا اعتماد اور سارا توکل اللہ کی ذات پر ہونا چاہئے، اگرچہ ہم اس اسباب و مدلل کی دنیا میں ساز و سامان اور ذرائع وسائل سے مستغثی نہیں ہو سکتے اور اپنی امد کافی حد تک ہمیں اسباب بھی فراہم کرنے ہوں گے، جیسے ایک دوسرے مقام پر فرمایا :

لَهُوَأَعْذُّوَالَّهُمَّ مَا أَسْتَطَعْتُمْ مِنْ فُتُوحَ وَمِنْ رِتَابَاتِ الْخَيْرِ... ﴿٤﴾ یعنی "اپنے دشمن کے مقابلہ کے لئے تیاری کرو اور مقدور بھر جو ساز و سامان فراہم کر سکتے ہو فراہم کرو" (سورۃ الانفال : ۲۰) اور جیسے حضور ﷺ نے تعلیم دی کہ "پسلے اونٹ کو باندھو، پھر انڈ پر بھروسہ کرو، جس کی بستریں ترجمانی مولانا رودم نے اس مص瑞 میں فرمائی ہے حظر" بر تو تکل زانوئے اشتہرہ بندا "چنانچہ اپنی استطاعت کے مطابق دنیوی اور مادی اسباب اور ساز و سامان فراہم کرنا ایمان کے منافی نہیں ہے۔ لیکن اگر یہ خیال ہو گیا کہ بھرداں اسباب و سائل اور ساز و سامان نے کام ہو جائے گا، گویا اصل بھروسہ اعتماد اور تکمیل اپنی محنت اپنی تیاری اور اپنے ساز و سامان پر کیا اور اصل تو تکل مادی اسباب و وسائل پر کیا تو اس کا مطلب یہ ہو گا کہ اللہ کی ذات سے ہماری نہایں ہٹ گئیں اور ہم اس سے محبوب ہو گے۔ اس کی کمال قدرت کا یقین دل میں قائم نہیں رہا۔ حاصل کلام یہ کہ اس عالم انساب میں محنت و کوشش اپنی جگہ ضروری ہے اور امکانی حد تک اسباب و وسائل کی فراہمی اور ان کا استعمال بھی لازمی ہے، لیکن تو تکل صرف اور صرف اللہ کی ذات پر ہو گا۔ ان تین آیات مبارکہ میں انفرادی سلیمانی سچ پر ایمان کے ثمرات و تداعی کا بیان مکمل ہو گیا۔

## ۲۔ طبعی محبتیوں کے ضمن میں اختیاط

انسان اس دنیا میں تنائیں رہتا۔ دنیت اس کی جلت اور طبیعت میں زپی بھی ہے۔ لذا وہ اس دنیا میں بست سے تعلقات میں بحکم اہوا ہے جن کے کئی دائرے ہیں۔ ایک دائرة، اس کے والدین، بھائی، بھن اور بیوی بچوں کا ہے۔ دوسرے دائرة میں رشدتدار اور اعزہ واقارب ہیں۔ پھر کئے اور قبیلے کا دائرة اور اس کے بعد قوم کا دائرة ہے اور بالآخر یہ سلسلہ پوری نوع انسانی تک پھیل جاتا ہے۔ ان سب کو ایک لفظ میں جمع کیا جائے تو وہ ہے "ملاکی دنیوی"۔ اللہ تعالیٰ نے اس دنیا میں تمدن و تندیب کی گاڑی کو چلانے کے لئے ان ملاکی دنیوی کے ضمن میں بستی نظری محبتیں انسان کے دل میں ذال دی ہیں۔ انسان کو والدین، بھنوں اور بھائیوں، بیوی اولاد اور رشدتداروں سے محبت ہوتی ہے۔ لیکن واقعہ یہ ہے کہ ان محبتیوں میں سب سے زیادہ قوی محبت بیویوں اور اولاد کی محبت ہے۔ اس طبق

محبت کی طرف اگلی آیت نہیں بتنے فرمایا گیا کہ اگر اس میں حدِ اعتدال سے تجاوز ہو جائے تو یہی محبت انسان کے لئے دشمنی کا روپ دھار لے گی۔ لہذا اس کے ضمن میں احتیاط کی ضرورت ہے۔ ارشاد ہوتا ہے : ﴿إِنَّمَا يَبْهَثُ الَّذِينَ أَمْنُوا إِنَّمَا مِنْ أَذْوَافِ حُكْمٍ وَأَوْلَادٌ كُمْ عَذْوَافَ الْكُمْ فَأَخْذُرُوهُمْ﴾ "اے اہل ایمان! تمہاری یہ یوں اور تمہاری اولاد میں سے بعض تمہارے دشمن ہیں، یہیں ان سے ہوشیار رہو۔" یہ اختہ اس لئے ضروری ہے کہ فی الواقع ان محبوں میں انسان کے لئے بالقوہ خطرہ موجود ہے "اس لئے کہ اگر آخرت نہ ہوتی اور حساب کتاب نہ ہوتا اور کوئی جواب دی نہ ہوتی تو کوئی تشویش کی بات نہ ہوتی۔ اس صورت میں تو انسان کو کھلی چشمی ہوتی کہ یہ یوں کی فرمائش پوری کرے، خواہ حلال سے کرے، خواہ حرام سے کرے، اولاد کو اچھے سے اچھا کھلانے اور پسنانے اور ان کو اعلیٰ سے اعلیٰ تعلیم دلانے کی فکر کرے، چاہے بازار زرائع آدمی سے ہو، چاہے ناجائز آدمی سے ہو۔ یعنی جب یہ حقیقت سامنے آچکی ہے کہ یہ زندگی تو بست عار غمی اور منحر ہے، اصل زندگی تو آخرت کی زندگا بے ہے کبھی فتح نہیں ہوتا اور اصل نفعی کاروں تو قیامت کاروں ہے۔ یعنی دی ہے ہار اور جیت کے نفعی کاروں اپنے اگر اس حقیقت کے جاننے کے بعد بھی تم نے اپنی یہ یوں اور اولاد کی محبت سے مغلوب ہو کر اور ان کی خوندوں کی خاطر اللہ کی حرام کردہ چیزوں میں منمارا، ناجائز آدمیوں کا رخ کیا اور ان کو بیٹھ کر اسے اور ان کی فرمائش پوری کرنے کے لئے تم نے حلال و حرام کی تمیز کو ختم کر دیا اور جائز و ناجائز کا خیال نہ رکھا تو جان لو کہ یہ تمہارے حق میں محبت نہیں (دشمنی) ہے، اور اگر تم محتاج چوکس اور چکنے نہ رہے تو یہی ہے جامبنت اور لا ذمہ بار تمہاری عاتیت کی بر بادی کا سبب بن جائے گا۔ چنانچہ نی اکرم ﷺ کا ارشاد سب اک ہے کہ "بر اہنی نادان ہے وہ شخص جس نے دوسروں کی دنیا بانے کے لئے اپنی عاتیت تباہ اور بر باد کری۔"

آیت کے دوسرے حصے میں ارشاد ہوتا ہے : ﴿وَإِنْ تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا إِنَّ اللَّهَ عَفْوٌ عَنِ الْجِنِّينَ﴾ "اور اگر تم معاف کر دیا کرو اور چشم پوشی سے کام لو اور بخش دیا کرو تو یہ شک اللہ بھی بخشنے والا رحم کرنے والا ہے۔" آیت کے اس حصے میں جمال فضالت و بلاغت کا کمال سامنے آتا ہے، یہاں صحیح اور مصدق اور موثق

اختیار کرنے کی نہایت پر زور اور مغلل دعوت بھی سامنے آتی ہے۔ چنانچہ جہاں اس پر زور دیا گیا کہ تم ساری یوں اور اولاد میں تمہارے حق میں بالتوہاد شن ہیں لہذا اپنا تحفظ کرو کہ کہیں ان کی محبت تمہیں جادہ حق سے مخفف نہ کر دے اور تم ساری عاقبت تباہ نہ کرا دے۔ وہاں دوسری طرف اس کو متوازن کیا گیا کہ ایسا نہ ہو کہ تم سارے مزاج میں خشونت، درشتی اور سختی کا غلبہ ہو جائے اور گھر میدانِ جنگ کا سماں پیش کرنے لگے اور محبت شفقت اور نرمی کا خبور بالکل نہ ہو۔ لہذا اس اخبار سے تو ضرور چوکس اور چوکنار ہو کہ ان کی محبت کہیں غفلت میں تم سے دین کے خلاف کوئی کام نہ کرائے۔ لیکن ان کی صحیح تربیت کے لئے محبت شفقت اور نرمی لازمی ہے، لہذا انہوں اور درگزر بھی ضروری ہے।

یہاں خود رکھیجئے کہ اس خود درگزر کے لئے دلیل کیا دی جا رہی ہے اور پھر اس میں کتنی سورثہ اپیل مضرر ہے۔ یعنی یہ کہ اللہ بھی تو خنور اور حیم ہے، ذرا سوچو کہ اللہ نے تم کو کتنی ذہیل دے رکھی ہے۔ اپنے بال میں جھانک کر دیکھو کہ کتنے مغاسد لئے پھر رہے ہو لیکن اللہ پھر بھی چشم پُشی کئے ہوئے ہے اور تمہیں صلت دے رہا ہے اور اس کی ربوہیت اور جوڑو سخا کا سلسلہ جاری ہے۔ لہذا تم کو بھی چاہئے کہ اپنی یوں اور اولاد کے لئے یہی روایتی اختیار کرو۔

میرے نزدیک یہ آیت قرآن حکیم کے ان خاص مقامات میں سے ہے جہاں ذہنِ انسانی بے اختیار یہ بات تسلیم کرنے پر بجور ہو جاتا ہے کہ یہ اللہ کے سوا کسی اور کا کلام نہیں ہو سکتا، اس لئے کہ یہ توازن اور اعتدال صرب اللہ تعالیٰ کے کلام میں تکن ہے۔ اغرض یہ آیت مبارک جملہ علائیٰ دنیوی کے ضمن میں ایک بندہ سومن کے زاویہ نثارہ اور انداز فکر کے ساتھ اس کے عملی روایتے کو بھی تحسین کر دیتی ہے۔ اس لئے کہ جب محبوب ترین علاائق کے ضمن میں ہدایت مل گئی تو علائیٰ دنیوی کے دوسرے دائرے تو بھر جاں ان کے مقابلے میں ٹانوںی حیثیت کے حال ہیں۔

## ۵۔ مال اور اولاد فتنہ ہیں!

اس دنیا میں علاائق دنیوی کے ساتھ جس دوسری چیز سے انسان بندھا ہوا ہے وہ مال د

اسبابِ دنیوی ہیں جن سے انسان کی حیاتِ دنیوی کی ضروریات پوری ہوتی ہیں۔ یعنی وجہ ہے کہ قرآن حکیم میں ایک دوسرے مقام پر (سورۃ النساء : ۵) انہیں حیاتِ دنیوی کے بقاء اور قیام کا ذریعہ فراز دیا گیا ہے۔ لہذا ان سے ایک طبعی اور تدریتی لگاؤ بھی انسان کی جلت کا جزو لایٹنگ ہے۔ لیکن اگر اس طبعی لگاؤ میں شدت پیدا ہو جائے اور یہ چیز کسی نفسم محبوب اور مطلوب و مقصود بن جائیں تو آخرت اور عاقبت کے اعتبار سے ان سے زیادہ معز اور تباہ کن اور کوئی چیز نہیں ہوتی۔ پھر اپنے دنیوی مستقبل کے لئے انسان جس طرح پس انداز اور جمع شدہ مال پر تکمیل کرتا ہے ایسے ہی اولاد سے بھی امیدیں لگاتا ہے۔ لہذا اس مقام پر مال کے ساتھ اولاد کا ذریعہ کرو بارہ کرو یا گیا کہ ہوشیار رہو کہ ان دونوں کی محبت تمہارے حق میں فتنہ ہے۔ چنانچہ ارشاد ہوتا ہے: ﴿إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ رِفْضَةٌ﴾ " بلاشبہ تمہارے مال اور تمہاری اولاد تمہارے حق میں فتنہ ہیں"۔ فتنہ کے لغوی معنی "کسوٹی" کے ہیں۔ یعنی وہ چیز جس پر کوئہ کرو یا کھا جاتا ہے کہ سونا غالباً ہے یا اس میں کھوٹ اور ملاوٹ ہے۔ چنانچہ مال ایمان کو بینایا جا رہا ہے کہ اس دنیا میں مال اور اولاد تمہارے لئے کسوٹی ہیں، یعنی تمہاری آزمائش کا ذریعہ ہیں اور ان پر تم کو پر کھا جا رہا ہے کہ کسیں تم ان کی محبت سے مغلوب ہو کر اللہ کو بھول تو نہیں جاتے اور اس کے اوامر و نواہی سے بے پرواہ کر اپنی عاقبت تو خراب نہیں کر لیتے۔

اس آیت کا اختتام ان الفاظ مبارک پر ہوتا ہے: ﴿وَاللَّهُ عَنِّيذَةُ أَخْرَى عَيْظَبِمْ﴾ "اور اللہ ہی کے پاس ہے اجر عظیم"۔ گویا امیدیں وابستہ کرنی ہیں تو اللہ سے کرو امیدوں کو بر لانے والا توقعات کو پورا کرنے والا اور تمہاری منت کی صحیح اجرت دینے والا تو حقیقت میں صرف اللہ ہی ہے۔ لہذا اپنی ذاتی ملاحتوں اور قتوں کے علاوہ اپنے مال اور اپنی اولاد کو بھی اسی کی راہ میں لگاؤ۔ عام طور پر انسان کی تمام قوانین ایمان اور اس کا گل و قوت یا زیادہ سے زیادہ مال و رولت بنت کرنے کی خاطر صرف ہوتا ہے یا اولاد پر صرف ہو جاتا ہے اور انسان توقع کرتا ہے کہ اولاد اس کے برعکapse کا سمارا بنے گی۔ جبکہ ایمان کا لفاظاً ضایہ ہے کہ انسان مال و اسبابِ دنیوی کو صرف حیاتِ دنیوی کی ضروریات پوری کرنے کا ذریعہ سمجھے اور اس سے دلی محبت نہ رکھے، و اولاد کی پروارث بناو، تعلیم، تربیت کو

بھی اللہ کی طرف سے عائد شدہ ذمہ داری کی حیثیت سے ادا کرے ؎ نہ کہ طبعی محبت کی غیاب پر، یا اسے اپنے مستقبل اور بیرونی اپنے کا سارا سمجھ کر ۔۔۔ اور اپنی سی و جمد کا اصل مطلوب و منصود اللہ کی رضائجی اور آخرت کی نلاح کو قرار دے ۔۔۔

## ایمان کے عملی تقاضے

اب ہم اللہ کے نام سے سورۃ التغابن کی آخری تین آیات پر توجہ مرکوز کرتے ہیں ۔۔۔ اس سورۃ مبارکہ کے بارے میں یہ تاثر اس سے قبل بیان کیا جا چکا ہے کہ یہ "ایمان اور اس کے ثمرات و مقتنيات" کے موضوع پر قرآن مجید کی جامع ترین سورت ہے ۔۔۔ اس سورت کے مضامین کی ترتیب اس امصار سے بڑی صیغہ ہے کہ اس کے پہلے رکوع میں ایمان کے تینوں اجزاء (ایمان با اللہ، ایمان بالرسالت اور ایمان بالآخرت) کی نسبت جامع دعا صاحت اور ان پر ایمان لانے اور انہیں حریز جان بنانے کی زور دار دعوت ہے ۔۔۔

دوسرے رکوع آنھے آیات پر مشتمل ہے ۔۔۔ ان میں سے پانچ آیات کا مطلب دعہ ہم کر چکے ہیں ۔۔۔ ان میں ایمان کے ثمرات اور مضرات کا نسبت جامع بیان بمارتے سامنے آپنا ہے ۔۔۔ اس کے بعد تین آیات جن پر یہ سورۃ مبارکہ مکمل ہوتی ہے ایمان کے عملی تھوڑوں کو بالفعل ادا کرنے کی دعوت پر مشتمل ہیں، جنہیں تین اہم اصطلاحات کے ذوالے سے بیان کیا گیا ہے ۔۔۔ یعنی (۱) تقویٰ (۲) سمع و طاعت اور (۳) اتفاق فی سبیل اللہ اور اللہ کو قرض حشد دینا ۔۔۔ آخر میں ضمون کی مانجت سے اللہ تعالیٰ کی چند صفات کمال اور امامتے حصی کا بیان ہے ۔۔۔ تو آئیے کہ پہلے ان آیات کا روایتی ترجمہ ہیں لشیں کر لیں ۔۔۔

﴿فَإِنْقُوا اللَّهَ مَا أَنْتُمْ تَطْعَمُونُمْ وَأَنْسَمُوا وَأَطْبِعُوا وَأَنْفِقُوا  
خَيْرًا لَا نَفْرِيْكُمْ وَمَنْ يُبُوْقَ شَعَّ تَفْرِيْهَ كَأَوْلَى وَكَمْ لَمْ  
الْمُفْلِحُوْنَ ۝ إِنْ تُقْرِبُوْا اللَّهَ فَرِضاْ حَسَنًا بِطَعْنَةٍ  
لَكُمْ وَيَغْنِيْرَكُمْ وَاللَّهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ ۝ عِلْمُ الْغَبْرِ  
وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ۝﴾ (آیات ۱۸-۱۶)

"پس اللہ کا تقویٰ اختیار کرو جتنا تمہارے امکان میں ہو اور سنوار اطاعت کرو اور

خرچ کرو ایکی تمارے حق میں بترہے، اور جو کوئی اپنے حق کے لائق سے بچا لیا گیا تو  
وہی بوس گے جو آخری منزل مراد کو پہنچ سکیں گے۔ اگر تم اللہ کو قرآن حند وہ قرآن  
اسے تمارے لئے بدل کر کر آتا ہے گا اور تماری بخشش فرمائے گا، اور اللہ نہ کہ روان  
بھی ہے اور نسایت علم و ایجادیں وہ کھلے اور پھیپے سب کا جانتے ہوں اسے زیر دست۔  
ماہر حکمت کا ذرا۔"

جیسے اس سورہ مبارکہ کی ابتدائی سات آیات میں ایمان کے بنیادی اجزاء کا بیان تھا  
اور پھر کلمہ "نا" سے پڑ زور پہنچائے میں دعوت ایمانی شریعہ ہوئی تھی، اسی طرح دوسرے  
رکوع کی پہلی پانچ آیات میں ایمان کے ثمرات و مضرات کا بیان تھا اور اب پھر کلمہ "نا" کی  
نتے دعوتِ عمل شروع ہوتی ہے اور اس کے غم میں تھوڑا سا غور کرنے پر ایک نسایت  
حسین ربط نظر آتا ہے کہ ایمانیات میں اولین ایمان ہے ایمان بالله۔ لہذا یہاں عمل کی  
دعوت اس بات سے شروع ہوئی کہ : **فَإِنَّفَرَّ إِلَهُ مَأْسَأَتْحَصَّمُونَ** "پس اللہ  
کا تقویٰ اختیار کرو جتنا بھی تماری حد استطاعت میں ہے" — گویا ایمان بالله کا عملی  
تھا یا ہے کہ انسان میں اللہ کا تقویٰ پیدا ہو جائے اور تقویٰ بھی تھوڑا بست نہیں بلکہ  
امکانی حد تک مقدمہ رہ جمر۔ ایمان کے بیان میں دوسرے نمبر پر ذکر تھا ایمان بالرسالت ہے،  
لہذا یہاں اینہاں کا دوسرا عملی تھا ایمان ہوا "سع و طاعت" کے حوالے سے جس کا نتیجہ  
انماز عملی احتصار سے رسول ﷺ کی ذات و شخصیت ہے۔ آخر میں ذکر تھا ایمان  
بالآخرت کا جس کا ہم ترین عملی مظہر اتفاق فی سبیل اللہ ہے "الذات سرست نمبر پر ذکر بہ اتفاق  
اور اللہ کو قرآن صن رہیے گا!

### ۱۔ تقویٰ

عام طور پر "تقویٰ" کا ترجمہ "خوف" یا "ذر" کے الفاظ سے کروایا جاتا ہے، حالانکہ  
یہ "تقویٰ" کے معنی و مفہوم کی تھیج اور کامل ترجمانی نہیں ہے۔ ذر یا خوف ایک توہہ ہے  
کسی خطرناک خوفناک اور ذرا راؤں شے کا تقویٰ سے یہ ذر مراہ نہیں۔ ایک خوف اور ذر  
وہ ہوتا ہے جس میں محبت کی آیزش اور چاشنی بھی موجود ہوتی ہے، جسیں محبت بھر جاؤ۔  
یہ خوف تقویٰ کی کسی حد تک صحیح ترجمانی ہے۔ بفرغی تفہیم مثال پیش نہ کیا ہے کہ جیسے

آپ کو اپنے والد سے محبت ہے اور آپ نہیں چاہتے کہ آپ کے والد آپ سے ناراغی ہوں یا آپ کے کسی کام سے ان کی دل ملکنی ہو یا ان کے جذبات کو نجیس پہنچے۔ اس کا مطلب تجویز یہ نہ لتا ہے کہ آپ کوئی ایسا کام نہیں کرتے جو آپ کے والد کو ناپسند ہو۔ گویا آپ اپنے والد کی ناراغی کے خوف سے جوان کاموں نکے ارتکاب سے احتراز کرتے ہیں جو انیں ناپسند ہوں۔ بس آپ کے اس محبت بھرے خوف کو "تقویٰ" سے تعمیر کیا جاسکتا ہے۔ گویا اللہ کا تقویٰ یہ ہے کہ انسان اپنی پوری زندگی میں پھونک پھونک کر قدم رکھے اور اس کے قلب اور ذہن پر ہر وقت یہ خیال مستولی رہے کہ میرے کسی قول اور میرے کسی عمل سے میرا خالق! مالک مجھ سے ناراغی نہ ہو جائے اور اسے ہر وقت یہ فکر رامن گیر رہے کہ کوئی ایسا کام نہ کر نیخون ہو میرے رب کو پسند نہ ہو۔ یہ کیفیت یہ طرزِ عمل یہ روتیہ اور یہ انداز فکر تقویٰ کی اصل حقیقت ہے!

قرآن عکس میں سورہ آل عمران کی آیت نمبر ۲۰۲ میں تقویٰ کے عین میں یہ شدید تاکید آئی ہے کہ : ﴿فَبِإِيمَانِ الْأَذْيَمِ أَمْسَأَ الْأَنْفُسُ اللَّهُ حَنْنَنُ نَفَاعَهُ...﴾ یعنی "اے اہل ایمان! اللہ کا تقویٰ انتخاب کرو جتنا کہ اس کے تقویٰ کا حق ہے"۔ روايات سے معلوم ہے آپ سے مخلب کرام یعنی پیغمبر برائے یہ سخطرب اور پریشان ہو گئے تھے کہ اللہ کا اتنا تقویٰ جتنا اس کا حق ہے کون اختیار کر سکتا ہے؟! بالکل ایسے جیسے کہ اللہ کی اتنی معرفت حاصل کرنا بھی کہ اس کا حق ہے کسی انسان کے بس میں نہیں ہے۔ چنانچہ رسول کامل اور عارف اعظم حضرت محمد رسول اللہ یعنی خود فرماتے ہیں :

"مَا عَنَّدَنَا كَثَرٌ عَبَادٌ يَكْبَرُ وَمَا عَنَّا مُغَرِّ فَيَكُنْ" یعنی "اے اللہ! اہم تحری بندگی نہ کریے جیسا کہ تحری بندگی کا حق ہے اور ہم تجھے پہچان نہ سکے جیسا کہ تجھے پہچانے کا حق ہے۔ تو اگرچہ آنحضرتؐ کے بارے میں تو یہی گمان ہے کہ یہ کلمات آپؐ نے برپا کے تو اسی ارشاد فرمائے، لیکن کسی بھی درستہ انسان کے بارے میں تو اس میں کسی شک و شبک کی تجویش نہیں ہے کہ اللہ کی "کلاحدہ" معرفت کا حصول اس کے دائرہ انتخاب اور حد امکان سے خارج ہے! یہی معاملہ تقویٰ کا ہے۔ اللہ کا اتنا تقویٰ جتنا

اس کے تقویٰ کا حق ہے، یہ کسی انسان کے بس کی بات نہیں ہے، اس لئے کہ اس کا تقاضا تو یہ ہو گا کہ ہم ایک نعم کے لئے بھی اللہ کی یاد سے غافل نہ ہوں، اور ہر وقت شعوری طور پر چونکا اور چونکہ کس رہیں کہ ہمارے اعضاء و جوارح سے کہیں اور کبھی کوئی الی حرکت صادر نہ ہونے پائے جو اللہ کے کسی حکم یا فحشاء کے خلاف ہو۔ لہذا اس پر صحابہؓ کی تشویش بالکل بجا تھی۔ البتہ جب سورۃ التغابن کی یہ آیت نازل ہوئی کہ ﴿فَإِنْفَاثُوا اللَّهُ مَا أَنْسَطَ عَلَيْهِمْ﴾ "پس اللہ کا تقویٰ اختیار کرو جتنا تمہارے امکان اور حدِ استطاعت میں ہے" "تب صحابہؓ کو تسلیم حاصل ہوئی"

واضح رہے کہ یہی بات سورۃ البقرہ میں بھی ایک قابلہ کلیہ کے طور پر دارد ہوئی ہے۔  
 کہ ﴿لَا يَمْكِنُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وَسَعَهَا﴾ "اللہ کسی نفس کو ملک نہیں نہ کرنا تاگر اس کی وسعت کے مطابق"۔ اور یہی اصول سورۃ المرمنون میں بھی دارد ہو اے کہ :  
 ﴿وَلَا يَنْكِلُفُ نَفْسًا إِلَّا وَسَعَهَا﴾ اور ہم کسی نفس کو ملکت نہیں نہ کرتے تاگر اس کی وسعت کے مطابق۔ "البتہ اس مقام پر تھوڑا سا پتّ کر کے استطاعت، استعداد اور وسعت کے بارے میں ایک اصولی بات سمجھ لینی چاہئے اور وہ یہ کہ کسی انسان میں کتنی استطاعت، استعداد اور وسعت و طاقت ہے جس کے مطابق وہ ملکت اور جوابدہ ہے، اس کا صحیح شعور دار را کہ بسا اوقات اسے خود نہیں ہوتا۔ باہریں وہ اپنے آپ کو دین کے عمل تقاضوں کے نہیں میں رہاتیں دیتا چلا جاتا ہے اور دین کی جانب سے مائدہ ہونے والی مشکل اور کئی ذمہ داریوں سے خود کو بالکل عی بری نہ کرایتا ہے۔ حالانکہ اللہ جو فاطرِ فطرت ہے، انسان کا خالق ہے اور اس کا معلم کامل ہے، وہ خوب جانتا ہے کہ اس نے اس میں کتنی استطاعت، استعداد اور وسعت رکھی ہے۔ چنانچہ وہ ہر انسان کا اسی کے مطابق حاصلہ اور اور مواخذہ فرمائے گا۔ بلکہ اس معاملے میں واقعہ یہ ہے کہ ہم طریقہ "رویانہ بکارِ خویش ہشیارا" کے مدد اور اپنے آپ کو دھوکہ دیتے رہتے ہیں کہ جب دین اور نیکی کے کام کی بات ہوتی ہے یا تبلیغ و دعوت کی بات ہوتی ہے یا دین کے دوسرے عملی تقاضے اور مطالیب ادا کرنے کی بات ہوتی ہے تو ہم عذر پیش کر دیتے ہیں کہ ہم میں اس کی استطاعت و استعداد

نہیں ہے۔ جبکہ دنیا کے معاملات میں ہماری جوانیاں اظہر من الشس ہوتی ہیں اور ہماری تو انہیوں ہماری تگ و دوادر ہماری المیت و ملاحت کا نتیجہ بھرپور طور پر سامنے آ رہا ہوتا ہے۔ حقیقت میں یہ ایک فریب ہے جو انسان اپنے آپ کو دیتا ہے۔ اس لئے کہ اگر ایک شخص دنیا میں پھل پھول رہا ہے، اس کے جو ہر نمایاں ہو رہے ہیں اور وہ ونبوی امور میں دوسروں سے آگے نکل رہا ہے اور ترقی پر ترقی کرتا چلا جا رہا ہے تو یہ استطاعت و استعداد کے بغیر ممکن نہیں ہے۔ لامالہ اس میں ذہانت، ملاحت، قوتِ کار، وسعتِ عمل اور جذبہ، محنت و سابقت موجود ہے، تب یہ تودہ آگے سے آگے نکلتا جا رہا ہے۔ لہذا صحیح روشن اور درست روایت یہ ہو گا کہ یہ تو تقویٰ کے تقاضوں اور دینی ذمہ داریوں کی اوائلی کے ضمن میں آگے بڑھنے کی شعوری طور پر اور امکان بھر کو شش کی جائے اور اس میں کوئی رفتہ فروگزداشت نہ رہنے دیا جائے اور اپنی امکانی حد تک نہ کوئی تسلیم ہو اور نہ ہی کسی فراری ذہنیت کو بروئے کار آئنے دیا جائے۔ البتہ یہ بات بالکل ظاہر و باہر ہے کہ اس سب کے باوجود انسان ابتدی آگے بڑھ سکے گا جتنی اللہ تعالیٰ نے اس میں استطاعت و وسعت رکھی ہے، اگرچہ جب تک انسان اس کے لئے شعوری طور پر عزمِ حسم کے ساتھ کوشش نہیں کرے گا اس وقت تک یہ ظاہری نہیں ہو سکے گا کہ اس میں وسعت، ملاحت اور استطاعت کتنی ہے ارباب حواس بہ آخری کا معاملہ تودہ یقیناً ہر شخص کی وسعت و استطاعت کی بنیاد پر ہو گا جس کا صحیح علم اللہ کو حاصل ہے۔ چنانچہ وہ اسی کے مطابق فیصلہ فرمائے گا کہ کسی شخص نے اس وسعت و استعداد کے مطابق جو اسے دی گئی تھی دین کے تحفیزات و مطالبات پورے کرنے کی کس حد تک محنت اور کوشش کی۔

تفویٰ کے مفہوم کی بہترین تعبیر کے ضمن میں دورِ خلافتِ فاروقی<sup>ؒ</sup> کا ایک برا عجیب واقعہ ملایا ہے کہ حضرت عمر فاروق<sup>رض</sup> نے ایک بار اکابر صحابة<sup>رض</sup> کی محفل میں یہ سوال کیا کہ ”تفویٰ“ کی جامع و مانع تعریف کیا ہے؟ اس کے جواب میں حضرت اُبی بن کعب<sup>رض</sup> نے جو وضاحت پیش فرمائی اس کا مفہوم یہ ہے کہ :

”امیر المؤمنین اب جب کسی شخص کو جنگ کی ولی پکنڈ عذی سے گزرنے کا انتقام ہو“

جس کے دونوں اطراف میں خاردار جھاڑیاں ہوں تو ایکی پگنڈی پر گزرتے وقت  
وہ شخص لاکالہ اپنے کپڑوں کو ہر طرف سے سمیٹ کر اس راست کو اس طرح ملے  
کرنے کی کوشش کرتا ہے اور سبھل سبھل کر پھونک کر قدم اخھاتا ہے کہ  
اس کے کپڑے جھاڑیوں اور کانٹوں سے الجھنے نہ پائیں۔ اس احتیاطی روئیے اور  
چیخ کر چلنے کو "تقویٰ" کہتے ہیں۔"

فاروقِ اعظم نے اس تعریف کی تصویری و توثیق فرمائی اور حضرت اُلبی بن کعب کو دار  
دی۔ حقیقت اور امید و اقدیمی ہے کہ اس دنیا میں ہم جو زندگی بسر کر رہے ہیں یہ بھی ایک سفر  
ہی ہے اور یہاں ہر چار طرف گناہ، معصیت اور شوانت و لذات کی نہایتیت خاردار  
جھاڑیاں موجود ہیں اچنانچہ ہر قدم پر گناہ کی ترغیب ہے! معصیت کی تحریک ہے اور طرح  
طرح کے ظلم و اشم اور طغیان و عدوان کی دعوت موجود ہے! اب اگر انسان ان جھاڑیوں  
سے بچ کر نکل جائے اور اپنے دامن کو ان میں الجھنے دے اور اس دنیوی سفر کو اس طرح  
ملے کرنے کی کوشش کرے کہ اس کے دامن پر معصیت کا کوئی رانی و مجب نہ پڑنے پائے تو  
اس روشن "اس روئیے اور اس طرزِ عمل کو تقویٰ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ  
ایمان کا دلیں تاغنا ہے!

## ۲۔ سمع و طاعت

تقویٰ کے تاکیدی حکم کے بعد اس آیت میں دوسری بات فرمائی : ﴿فَإِذَا سَمِعُوا  
وَأَطْبَيْغُوا هُنَّا هُنَّا﴾ اور سنوار اطاعت کرو۔ اس سمع و طاعت کا تعلق بھی اصلان ایمان باشد  
یہ سے ہے، لیکن عملاً اس کا تعلق ایمان بالرسالت سے ہے، اس لئے کہ اگرچہ مطابق حقیقی  
تو اللہ ہی ہے، مگر اللہ کا نام نہ ہے اور اس کے رازن سے بالفعل "مطاع" بن کر رسول ﷺ  
ہے۔ جیسے سورۃ اتساء میں ارشاد فرمایا گیا : ﴿لَمَنْ يُطِعِ الرَّحْمَنَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ هُوَ  
جُنَاحٌ لِرَسُولِهِ إِذَا أَطَاعَهُ هُوَ أَنَّهُ أَطَاعَ اللَّهَ هُوَ أَنَّهُ أَطَاعَ رَسُولَهُ هُوَ  
وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ إِنَّمَا ذَلِكُوا هُنَّ مُنَاهِنَ بِهِمْ لَمَنْ  
رسول گر اس لئے کہ اللہ کے حکم سے اس کی اطاعت کی جائے۔ رسول کی یہ اطاعت اصلانًا

مطلوب ہے "سچ و طاعت" کی شان کے ساتھ یعنی بلاچون وچرا اور بلاپس و پیش! اس بات کو پرے شور و اور اک کے ساتھ سمجھ لینے کی ضرورت ہے کہ ایک اطاعت توہ بوتی ہے جو آپ کے فہم آپ کی سمجھ اور آپ کی پسند پر مخصوص ہے یعنی یہ کہ اگر کوئی حکم آپ کی سمجھ میں آگیا یا آپ کو پسند آگیا تو آپ نے مان لیا اور اطاعت کی روشن اختیار کر لی اور اگر وہ آپ کی سمجھ میں نہیں آیا یا آپ کو اچھانہ لگا تو آپ نے اطاعت نہیں کی بلکہ لاپرواںی اختیاز کی۔ اس روئیے اور طرزِ عمل کا تجربہ کیجئے تو یہ نتیجہ سامنے آئے کہ یہ اطاعت اُس سنتی کی نہیں ہے جو حکم دے رہی ہے، بلکہ اپنی روح اور حقیقت کے اعتبار اور عقل و منطق کی روئے یہ خود اپنی سمجھ یا اپنے ہمی کی اطاعت ہے، اور دونوں صورتوں میں آپ نے یا اپنی عقل کی یا اپنے ہمی کی یا اپنی پسند کی اطاعت کی ہے۔ اللہ اور رسول ﷺ کی اطاعت تو اس شان کے ساتھ مطلوب ہے کہ جو بھی حکم ہے، اس پر سرتسلیم خم کر دیا جائے، جو فرمان بھی سامنے آئے بجا لایا جائے، جس چیز سے روک دیا جائے اس سے رک بیا جائے اور اگر ان اور امر و نوای کی حکمتیں بھی سمجھ میں آجائیں تب تو کیا کئے یہ تو "نور علی نور" والی بات ہے، لیکن اگر کسی حکم کی غرض و نعایت یا حکمت و مصلحت سمجھ میں نہ آئے تب بھی مجرد "سچ" یعنی سن لینے سے "طاعت" یعنی فرمائناڑی لازم ہے جاتی ہے!

عملی اعتبار سے اس "سچ و طاعت" کا نظر نہ نماز بھی ﷺ کی ذات اور شخصیت ہے، اس لئے کہ آپ ہمی پر وحی بدل کے ذریعے وہ مکمل عطا فرمائی گئی جس کی روشنی میں آپ نے اللہ کے کلام کی توشیح و تبیین اپنے فرماں و فرستادت کے ذریعے کی۔ اور اس کا عملی نمونہ اپنی سیرت و کربوار اور اپنے افغان و اعمال کے ذریعے پیش فرمایا۔ یعنی وجہ ہے کہ ان کے ہمارے میں وضاحت کردی گئی کہ : ﴿ثُوَّمَا يَنْطَلِقُ عَنِ الْهُبُولِ﴾ اُنْ هُوَ الْأَوَّلُ حَتَّى يُؤْخَذِي ﴿كَوَّا﴾ اور وہ (ہمارے رسول اپنی خواہش نفس سے نہیں) ہوتے۔ یہ تو ایک دلی ہے جو (ان پر نازل) کی جاری ہے۔ اسی کی ترجمانی ہے فارسی کے اس شعر میں۔

گفت اُو گفت اللہ بود  
گرچہ از طقوم عبداللہ بود

گویا رسول ﷺ کے احکام ان کی خواہشات پر مبنی نہیں ہوتے بلکہ اللہ کی وحی پر مبنی ہوتے ہیں۔ تمہارا ذہن، تمہارا انکل، تمہاری عقليٰ اور تمہاری سوچ محدود ہے۔ ضروری نہیں ہے کہ ہر حکم کی حکمت و علیت تمہاری سمجھے میں آجائے اور ہر حکم کی مصلحت تمہارے نہیں کی گرفت میں آئے۔ لہذا اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت "سع و طاعت" کی شان سے ہوگی اور عقل انسانی کو ہرگز کوئی حق حاصل نہیں ہے کہ اس پر کسی ضم کی حد و وقوف عائد کرے۔ البتہ اللہ کے رسول ﷺ کے بعد کسی مسلمان ہیئت اجتماعی کے سربراہ یعنی کسی حاکم یا امیر کو یہ حق حاصل نہیں ہے کہ اسی مطلق اور غیر مشرد اطاعت کا مطالبہ کرے۔ چنانچہ ہر "اطاعت" کے ساتھ "فی المعرف" کی قید لازم ہے۔ یعنی اب ہر اطاعت اللہ اور رسول ﷺ کی اطاعت کے دائرے کے اندر اندر ہوگی جیسا کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا : ((الْأَطَاعَةُ لِمَخْلُوقٍ فِي مَعصِبَةِ الْخَالِقِ)) یعنی مخلوق میں سے کسی کی بھی اطاعت کسی ایسے مخلوق میں نہیں کی جاسکتی جس میں خالق کی معصیت لازم آتی ہو۔ البتہ "فی المعرف" کی پابندی اور مشادرت باہمی کا حق، واکرنے کے بعد اسلامی معاشرے اور نظم جماعت میں درجہ بدرجہ ذیل پلن کی شان "سع و طاعت" والی ہونی چاہئے تاکہ معاشرہ اور ہیئت اجتماعی پروری طرح منظم اور چاق و جو بذریعے ہے۔

### انفاق فی سیل اللہ

ذیر مطالعہ آیت کی تیسری اور آخری بات کا تعلق ایمان بالآخرت سے ہے۔ ارشاد ہوتا ہے : ﴿وَأَنْفِقُوا مِمَّا رَأَيْتُمْ كُمْ﴾ "اور خرچ کرو (اللہ کی راہ میں) اسی میں تمہاری بھائی مضر ہے۔" اللہ کی راہ میں خرچ کرنا غباء، فقراء، مسکین اور عیانی کے لئے بھی ہے اور اللہ کے دین کے لئے بھی اس کا ایمان بالآخرت کے ساتھ ہے۔ اگر اگر لطیف تعلق ہے، اس لئے کہ جسے آخرت پر یقین حاصل ہو وہ جو مال اللہ کے لئے مرف کرے گا اس کے بارے میں اسے یہ اطمینان ہو گا کہ یہ مال محفوظ ہو گیا گویا اللہ کے دینک میں جمع ہو

گیا۔ اب یہ بات بالکل ظاہر و باہر اور حقیقتی دیکھنی ہے کہ اگر کسی شخص نے اپنی مذاہتوں اور تو انہیوں کا پیشہ اور بستر حاصل آخوت کے بینک میں جمع کردا یا ہو تو ایسے شخص کی کیفیت موت۔ وقت بالکل وہی ہو گی جو علامہ اقبال کے اس شعر میں بیان ہوئی ہے۔

شانِ مردِ مومنِ با-تو گویم  
چو مرگ آید تبّم بر لب اوسَت.

یعنی مردِ مومن کی ثانی یہی ہے کہ جب موت کا وقت آتا ہے تو اس کے لیوں پر سکراہت ہوتی ہے۔ اس لئے کہ اسے معلوم ہے کہ میں نے اپنے ماں و دوست اور اپنی تو انہیوں اور تو توں کا بست بڑا حصہ اللہ کے بینک میں جمع کر کر کھا ہے اور اب میں وہاں جا رہا ہوں جہاں میری بچت، میری کمائی اور میری تو انہیوں کا حاصل جمع ہے۔ انا جیل ارجع کے نام سے اس وقت جو کتابیں موجود ہیں، ان میں سے متی کی انجلی میں حضرت مسیح علیہ السلام کا ایک بڑا پیارا قول ملتا ہے کہ "اپنا ماں زمکن پر جمع نہ کرو، جہاں کیڑا بھی خراب کرتا ہے اور چوری۔ ذا کے کا بھی خوف ہے بلکہ آسمان پر جمع کرو، جہاں نہ کیڑا خراب کرتا ہے، نہ چوری کا خوف ہے، نہ ذا کے کا اندیشہ ہے۔ اور میں تم سے جمع کرتا ہوں کہ جہاں تھارا ماں بوجا دیں تم سارا دل بھی ہو گا۔" اس غصہ میں حضرت عائشہ رض کا ایک باتیں بھی بڑا عجیب اور پیارا ہے، ان کے یہاں ایک بکری ذبح ہوئی۔ حضور ﷺ کو دستی کا گوشت بت مرغوب تھا تو سیدہ صدیقةؓ نے ایک دستی پیچا کر کھلی اور باقی سارا گوشت غریاء و مساکین میں تقسیم کر دیا۔ جب نبی اکرم ﷺ تشریف لائے تو آپؐ نے دریافت فرمایا: مَا أَبْيَثَتِي مِنْهَا؟ یعنی "اس بکری میں سے کیا بچا؟"۔ حضرت عائشہ صدیقةؓ نے عرض کیا: مَا أَكْنِفَتِي مِنْهَا، الْأَكْنِفُهَا یعنی "اس میں سے کچھ نہیں پھاوساۓ ایک دستی کے"۔ اس پر حضور نے ارشاد فرمایا: بَيْفَتْ كُلُّهَا الْأَكْنِفُهَا یعنی "پوری بکری فیٹ گئی سواۓ اس دستی کے"۔ یعنی اس دستی کو تو ہم کھالیں گے اور جو کھالیا گیا وہ تو خرچ ہو گیا، البتہ جو اللہ کی راہ میں دے دیا گیا، وہ باقی رہنے والا ہے اور اصل بچت ہے۔ لہذا ایمان بالآخرت کے نتیجے میں انسان کے نظر، نظر میں یہ تبدیلی آئی چاہئے کہ جو کچھ اللہ کی راہ میں دے دیا ہے وہ حقیقی

بچت ہے۔ یہی تعلیم و تلقین ہے ان الفاظ مبارکہ میں ﴿وَأَنْفِقُوا مِمَّا أَنْتُمْ تُكْنِمُونَ﴾  
”اور اللہ کی راہ میں خرچ کرو“ یہی تمارے لئے بہتر ہے۔

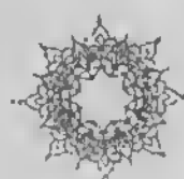
آگے متذہب فرمادیا کہ اگر مال کی محبت تمارے دل میں باقی رہی اور تمیس اللہ کی راہ میں خرچ کرنے سے روکتی رہی تو یہ بخل ہے۔ ﴿وَمَنْ يُوْقَنَ شَجَاعَةً تَفْسِيْهُ﴾ ”اور جو اس شجاعت سے بخل ہے جی کے لائق سے بچائی گیا“ وہی اتفاق میں آگے بڑھ سکے گا اور اس صورت میں وہ کامیابی و کامرانی اور فوز و فلاح سے ہمکار بہوں سکے گا۔ چنانچہ آہت مبارک کا اختتام ہوتا ہے ان الفاظ مبارکہ پر : ﴿فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ ”پس یہی لوگ ہیں فلاں پانے والے۔“ فلاں کسی کے منزل مرا در پر پہنچ جانے کو کہتے ہیں۔ تو یہاں واضح فرمادیا گیا کہ جو اس شجاعت نس سے مال کی محبت اور جی کے لائق سے بچائی گیا وی آخری منزل مرا در تک رسائی حاصل کر سکے گا!!!

اگلی آیت میں اتفاق پر ایک نایت بُوڑا سلوب سے مزید زور دیا جا رہا ہے۔ ارشاد ہوتا ہے : ﴿إِنَّمَا تُفْرِضُوا اللَّهَ قَرِضاً حَسَنَا بِمَصَاصِعْدَةٍ لَكُنْمَهُمْ وَمَبْغَفِرَلَكُنْمَهُمْ﴾ ”اگر تم اللہ کو قریشِ حسن دو تو وہ اسے تمارے لئے دو گناہ کرتا رہے گا اور تماری بخشش فرمائے گا۔“ اللہ کی راہ میں اگر اتفاق کیا جائے ”خرچ کیا جائے“ مال لگایا اور کھینچایا جائے تو اسے اللہ تعالیٰ بماری حوصلہ افزائی اور نذر روانی کے لئے اپنے ذمے ترقی سے تغیر فرماتا ہے۔ داشتھ رہے کہ اللہ کی رغبائی کے لئے مال خرچ کرنے کی دوستات ہیں ”ایک یہ ہے کہ اللہ کی حقوق میں سے جو صاحبِ احتیاج ہیں یعنی غریاء و فقراء، یتامی و مساکین،“ کمیں اور ایسے لوگ جو کسی سبب سے عاشری بدد و جد میں پیچھے رہ گئے ہیں ان کی مدد کی نئے“ اور دوسرا مدیہ ہے کہ اندھے کے دین کی نظرت کے لئے خرچ کیا جائے۔ یعنی اس کے دین کی نشر و اشاعت اور دعوت کے لئے صرف کیا جائے اور دین حق کے غلبہ اور اقامت اور جماد و تعالیٰ فی سبیل اللہ کی ضروریات کی فراہی پر صرف کیا جائے۔ اگرچہ قرآن مجید میں اکثر دیشتر مقامات پر ان دونوں مدیات کا ذکر شترک انداز میں آتا ہے لیکن جا بجا ان کے لئے علیحدہ اصطلاحات بھی استعمال ہوتی ہیں۔ چنانچہ پہلی مد کے لئے بانعوم ”ایتامیں“ اور

"صدق" کی اصطلاح استعمال ہوتی ہے اور وہ سری مرکے لئے عموماً جہاد بالمال اور اخلاق فی سبیل اللہ کی اصطلاحات اختیار کی جاتی ہیں، جیسے قرآن مجید میں متعدد مقامات پر اس طرح کے الفاظ آتے ہیں : ﴿وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللّٰهِ﴾ اور جہاد کرو اپنے مالوں اور اپنی جانوں کے ساتھ اللہ کی راہ میں۔ اور اسی کو اللہ تعالیٰ اپنے ذمے قرض سے بھی تعبیر فرماتا ہے، حالانکہ اس کائنات میں جو کچھ بھی نہیں ہے وہ اللہ ہی کا ہے، جیسے کیس فرمایا : ﴿وَلِلّٰهِ مِيرَاثُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ "آسمانوں اور زمین کی وراثت اللہ ہی کے لئے ہے۔" اور کیس ارشاد ہوا : ﴿وَلِلّٰهِ خَزَانَةُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ "اور آسمانوں اور زمین کے جلد خزانے اللہ ہی کے لئے ہیں"۔ لیکن جیسا کہ اور پر عرض کیا گیا اللہ تعالیٰ اپنی راہ میں ہمارے اس اخلاق کو اپنی قدر دانی کے احکام اور حوصلہ افزائی کے لئے اپنے ذمہ قرض صن قرار دیتا ہے۔ پھر دنیا کے قرض صن میں تو صرف رأس المال کے واپس لٹھنے کی اسید ہوتی ہے اور کسی اضافے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا، اس لئے کہ یہاں قرض پر اضافہ سود ہے جو ہمارے دین میں مطلق احرام ہے۔ لیکن اخلاق کی محل میں اللہ تعالیٰ کو جو قرض صن دیا جاتا ہے اس کے بارے میں وہ وحدہ فرماتا ہے کہ وہ اسے بڑھاتا رہے گا اور اس میں اضافہ کرتا رہے گا۔ مزید بر آن اس کی برکت سے تمساری مغفرت فرمائے گا۔

اس آیت کے اختتام پر اللہ تعالیٰ کی مغافل کا ایک نہایت حسین و جل جوزا آیا ہے اور اس میں قرآن کے عام اسلوب کے طبق نہایت گمراہنی و ربط ہے۔ ارشاد فرمایا : ﴿وَاللّٰهُ شَكُورٌ حَلِيلٌ﴾ اور اللہ شکور (یعنی قدر و ان) بھی ہے اور حليم (یعنی برو بار بھی)۔ "یعنی اگر تم اللہ کی راہ میں اخلاق کرتے ہو، خرج کرتے ہو تو وہ قدر افزائی فرمائے والا ہے" اور اس کے بر عکس اگر بخل کرتے ہو، نفس کے شُغُل اور جی کے لاجعہ ہی میں بدل رہتے ہو اور اسی کا عطا کردا ہاں اس کی راہ میں خرج نہیں کرتے بلکہ ہاں کو سینت پیدا نہیں زر کھتے ہو تب بھی وہ فوراً گرفت نہیں فرماتا بلکہ ذمہ دھاتا ہے کوئی کہہ وہ بڑا حليم اور بڑا بر بزار ہے۔ اس سورہ نبارکہ کی آخری آیت بھی بڑی عجیب اور بہت پیاری ہے۔ ارشاد ہوئا

ہے : ﴿عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ (وَهُوَ اللَّهُ) چھپے اور  
کھلے سب کا جانے والا ہے، زبردست ہے، کمال حکمت والا! "آیت کے آخر میں پھر بدو  
امانے صفائی جوڑے کی صورت میں آئے ہیں، یعنی وہ "العزیز" بھی ہے اور "الحکیم"  
بھی۔ گویا ایک جانب اللہ عالیٰ ہے، زبردست ہے، مختار مطلق ہے، اس کے اختیارات پر  
کوئی تحدید نہیں ہے، لیکن اس کے ساتھ ساتھ وہ الحکیم بھی ہے، چنانچہ وہ جو کچھ کرتا ہے  
حکمت کے ساتھ کرتا ہے۔ پھر دیکھئے یہاں بمقات و انساء کے دو جوڑوں یعنی "شَكُورٌ"  
حَلِبِم" اور "العزِيزُ الْحَكِيم" کے درمیان اللہ تعالیٰ کی صفتی علم کا بیان ایک  
نئی شان کے ساتھ آگیا۔ یعنی وہ عاشر و حاضر چھپے اور کھلے سب کا جانے والا ہے۔ اس میں  
ایک جانب الی ایمان، اصحابِ برآ و تقویٰ اور طاعت و افغان پر کار بذر بننے والوں کے لئے  
بشارت اور یقین دہانی مضر ہے کہ وہ مطمئن رہیں کہ ان کی کوئی نیکی خالع جانے والی نہیں  
ہے اور دوسری طرف اعراض و انکار کی روشن اختیار کرنے والوں کے لئے تمدید و تحیر  
بھی ہے کہ تمہاری کوئی حرکت اللہ سے پوشیدہ نہیں ہے اور وہ تمہیں کیفر کروار تک  
پہنچانے کے لئے کامل غلبہ و اقتدار کا مالک ہے اس لئے کہ وہ "العزیز" ہے۔ اور اگر وہ  
تمہاری گرفت فوری طور پر نہیں کر رہا بلکہ تمہیں سملت اور ذہن میں دیئے جا رہا ہے تو یہ اس  
کی حکمتِ کاملہ کاظمہ ہے، اس لئے کہ جہاں وہ "العزیز" ہے وہاں "الحکیم" بھی ہے۔



## مراکز حلقة جات

**حلقة سرحد شمالی (تیرگرہ)** مرکز تنظیم اسلامی حلقة سرحد شمالی: نزد گروہ اسٹشن ڈبری، تیرگرہ ضلع دریاۓ کمن صوبہ سرحد پوسٹ کوڈ: 18300 فون: 0945-601337 موبائل: 0300-9050797.

**حلقة سرحد جنوبی (پشاور)** مرکز تنظیم اسلامی حلقة سرحد جنوبی: A-18، اسٹریشن ریلوے روڈ نمبر 2 شعبہ بازار پشاور۔ فون نمبر: 091-2262902 موبائل: 0300-5903212.

**حلقة بخارب شمالی (اسلام آباد)** مرکز تنظیم اسلامی حلقة بخارب شمالی: 1/1 فیض آباد، سینگھ نزد قلائی اور برچ، اسلام آباد۔ فون دفتر: 051-4434438 فون: 051-4434438 موبائل: 0300-5150824.

**حلقة گوجرانوالہ ڈویژن** مرکز تنظیم اسلامی حلقة گوجرانوالہ ڈویژن: موئی گیس لیک روڈ، ملک پارک (مسجد نمرہ) گوجرانوالہ شہر فون: 055-3015519 موبائل: 0300-7446250.

**حلقة لاہور ڈویژن** نقیث نمبر 5، سینٹر ٹکور، سلطانہ آر کینڈ، فردوں مارکیٹ، گلگر۔ III، لاہور فون: 0333-4203693 موبائل: 5858212-5845090.

**حلقة بخارب غربی (فیصل آباد)** مرکز تنظیم اسلامی حلقة بخارب غربی: P/P-157، صادق مارکیٹ ریلوے روڈ فیصل آباد فون: 092-2728222، 2728290 موبائل: 0300-6690953.

**حلقة بخارب وسطیٰ (جھنگ)** مرکز تنظیم اسلامی حلقة بخارب وسطیٰ: لا الہ اکارکانی نمبر 2، نوبہ روڈ جھنگ صدر۔ پوسٹ کوڈ نمبر: 35200 فون: 047-7628561-361 موبائل: 0301-6998587.

**حلقة بخارب جنوبی (ملتان)** مرکز تنظیم اسلامی، 339، نقشبندی کالونی، چوک رشد آباد، ملتان۔ فون: 061-6223186 موبائل: 0321-7329212.

**حلقة بہاولنگر و بہاولپور** مرکز تنظیم اسلامی حلقة بہاولنگر و بہاولپور، رمضان ایڈ کمپنی نلڈ منڈی بہاولون آباد ضلع بہاولنگر دفتر فون: 063-2251104-2250757 موبائل: 0333-6314487.

**حلقة سندھ بالائی (سکھر)** مرکز تنظیم اسلامی حلقة سندھ بالائی: B-3، پود فرس بارڈ سینگ سوسائٹی شکار پور روڈ سکھر فون: 071-5631074 موبائل: 0300-3119893.

**حلقة سندھ زیریں (کراچی)** مرکز تنظیم اسلامی حلقة سندھ زیریں: نقیث نمبر 1 حق سکوار، پبلی منزل بلاک نمبر: C-13، عقب اشغال میوریل ہسپتال یونیورسٹی روڈ۔ گلشن اقبال کراچی PC-75300 فون: 021-4993464-0300-9279348.

**حلقة بلوچستان (کوئٹہ)** بالائی منزل، بال مقابل کوئٹہ سوئیس، ملتان چوک شارع اقبال، کوئٹہ فون: 081-2842969 موبائل: 0334-2413598.



# تہذیبِ اسلامی

نہ کوئی مذہبی فرقہ ہے

نہ معروف معنی میں کوئی سیاسی جماعت

بلکہ ایک

## اسلامی انقلابی جماعت ہے

جو بہ سے پہلے پاکستان اور باالآخر ساری دنیا میں  
اسلام کے عادلانہ نظام یعنی نظام خلافت کو

قائم اور غالب کرنا چاہتی ہے

امیر حافظ عاکف سعید